من عصر الإسلام الأوّل إلى عصر فاروق الأول

نألبف هيئ الميضي الميت وين المامة رئيس مكت بذوقا عنه محافيزات وزارة الأوقاب بفيئة لعنورى

حقوق الطبع محفوظة للمؤلف

[الطبعة الأولى] مَطَبَّعَة الاسِتَتَقِامَة بالقِيَاهِمَّ ١٣٦٧ هـ ١٩٤٨ م

# المالكاني.

الحديثه ، والصلاة والسلام على رسول الله .

وبدد! فقد جمعنى مجلس من الفضلاء، يضم نخبة من العلماء ، وفريقاً من الأدياء، في أحد سرادقات الإحتفال بالمولد النبوى الشريف، فتذاكروا تاريخ هذا الاحتفال ومن نبتك فكرته ، وأيان نشأت غُرته . فذهب كل واحد منهم مذهباً ، وارتأى رأياً ، وتطلق ظنا ، وكثر الأخذ والرد فيما بينهم ، وأنا أسمع وأزن . فلما رأيت أنهم جميعاً فى وادٍ ، وحقيقة الامر فى واد آخر ؛ أخذت أورد لهم نبذاً عما أعلم فى هذا الموضوع ، ومما وقفت عليه من شؤونه وملابداته أثناء مطالعاتي

فقالوا لى بلسان واحد: ولم لا تضع مؤلفاً فى هذا الشأن الذى تضاربت الافكار فى أصله ، وتصارعت الآراء فى حقيقة نشأته وفصله، وذكر أول من فكر فيه ، وفى أى بلد من بلاد الإسلام غُرست دوحته ، وسمقت أيكته مع النوسع فى إيضاح الادوار النى مرت به حتى صار على ما هو علمه الآن ؟

فقلت : تالله لقد كلفتمونى شططا ، وحملتمونى كَلاً ! أما تعفونى من هذا العب. الفادح ؟

#### https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

فقالوا: ومن له سواك ا

فقلت : على الله توكلت ، وإليه أنبت ، وبه استعنت .

و بعد ذلك كانت نقابة الصحفيين قد طلبت إلى أن ألق محاضرة فى ناديها . وقد اعتزمَت الاستفال فيه بذكرى المرلد النبوى الشريف ـ فرأيت أن تكون المحاضرة فى هذأ الموضوع ، فكتبت خلاصة موجزة فى ذلك وبعثت بها إلى النقابة ، فأعلنت النقابة عنها فى الصحف .

غير أن حادثًا لم يكن في الحسبان وقع في نلك الليلة حال دون إلقائها. فاستعدتها من الناس الذين يعتد فاستعدتها من الناس الذين يعتد برأيهم ، وأثنوا على الفكرة ، وحثما على بعثها مبسوطة ، وإخراجها مفصلة ؛ لأن كثيراً من الحاصة ، بله العاقمة ما لا يعلمون من هذا الامر شيئاً يمكن الاطحشان إليه ، أو الاعتداد به ، وهم لذلك يتشوفون إلى عرفان الكثير المحقق منه .

ولا أريد أن أشرح ما لاقيت في تحقيق هذه الفكرة وإبرازها على أفضل ما رأيت من الوحوه الصالحة مستفتحها ، ومغاليقه محكمة أمام أبواب هذا الموضوع موصدة في وجه مستفتحها ، ومغاليقه محكمة أمام طارقها . وذلك لأن جهور المؤرخين وكتاب الاخبار لم يعطوا هذا الامر شيئاً عما يستحقه من العناية والآهتمام ، ولم يحفلوا بتدوين ما يحسن تدوينه من ظروفه وأحواله ، ولم يبسطوا ما يفيد بسطه من أسبابه ونتائجه . ولذلك لم أكد أعثر إلا على القليل من الإشارات يكوّح بها بعضهم الفينة بعد الفينة . ولذلك ولكن من حسن الحظ أو من سوئه ، أن الموضوع لذّ لى موقعه ، وحسن لدي ولكن من حسن الحظ أو من سوئه ، أن الموضوع لذّ لى موقعه ، وحسن لدي المدينة .

مشرعه، وصار من المطالب النفسية التي يرتاح لها العقل، وينشط لها الفكر. فلم أقف أمام هذه المغاليق مبهوتاً، بل جرّدت سيف العزم، وأرهفت حدّ الهمة، ومضيت في سياحتي في بطون الكتب، أستدل من إشارة على عبارة، وأتتبع صحائف التواريخ والاسفار، لاصفائح الشواهد والاحجار، وأستنجز الاوراق ولا أعدو الآثار؛ حتى استوى لى من ذلك ما يقع في سفر يملاً العين ويرتاح إليه الفؤاد.

ولست فى حاجة إلى أن أنوه بما لاقيت من عناء فى تقويم أود ما كنب بعض المؤرخين ، وتمييز ما حشدوه فى مؤلفاتهم من سمين وغث ، وقشيب ورث ، ما لا يفطن إليه إلا القليل من أهل الدراية والفهم النافذ ، أما أو اثم الوادعون فى مهاد قصورهم ، الرافلون فى بحامح النعيم من سوح دورهم ، المتمتعون بمطالع شموسهم ومغارب بدورهم ، فلا يُعدون فى أذناب الناس ولا فى ذوائبهم ، وإن ظنوا أنهم بثرائهم وجوه الخلق وجباههم . فهم وإن وضعم الثراء فى المفدمة ، فقد وضعتهم الأنانية ، والمعاقة من المزايا الإنسانية ، فى المؤخرة . لانهم إنما يعيشون لانفسهم ، ولا ينشطون الإنسانية ، فى المؤخرة . لانهم أيما يعيشون لانفسهم ، ولا ينشطون الإنسانية ، فى المؤخرة . لانهم قول من قال :

أرَى زمنا نُوكاه أكرمُ أهله ولكنما يشتى به كلُ عاقل مشَى فوقه رجلاه والرأسُ تحته فكب الاعالى بارتفاع الاسافل

وليس يعلم مايعانيه الكاتب المحقق في سبيل تحرير الصواب فيها يعرض له من بحوث ، وما بضحى به في تقويم أخطاء المؤلفين من قدماء ومحدثين ،

وما يبذل من دم القلب ، ونور البصر ، وضياع الزمن ، إلا من دفع فى أمثال هذه المآزق .

وهذا كتاب يجد فيه العالم بغيته ، والباحث مُنيّته ، والأديب لذنه ، ومحب الآطلاع طَلِبته . فهو للمارف مسلاة ، وللشادى معارف ومعلومات . وقد رأيت أن أجعله مرتباً على الدول ومفصلا على أحداث الأول . فتحدثت فيه عن حظ الآحتفال بالمولد النبوى الشريف في عهد الخلفاء الراشدين في عصر الإسلام الأول . ثم في عصر الدولة الأموية ، ثم في عصر الدولة الأموية ، ثم في عصر قيام الدولة العباسية بالعراق . وعللت الإسباب التي حالت بين هذه الدول وبين التفكير في العناية مهذه الذكرى الكرعة .

ولما جاء دور الدولة الفاطمية ، وهي صاحبة البد البيضاء في إنشاء هذه الحفلات ، والتنبه إلى وجوجا ، واتخاذها من شعائر الدولة ؛ أوضحت الكثير عارسمَنه في إقامة معالم المولد النبوى الشريف ، ووصفت ماكانت تبذله في هذا السببل من طائل الأموال ، وبالغ الحفاوة ، وماكان ينعم به الناس على عهدها من صنوف الخيرات ، وماكانوا يتمتعون به من ألوان المبرات ، كما أبنت عن مظاهره الحاشدة ، ومواكبه الحافدة ، ومعالمه الرائعة ، ومشاهده البارعة ، وتدفق جماهير الأمة على شهود حفلاته ، وحضور أسمطته ، وتناول العطايا والمنح من مخصصاته ، وتقبل الهدايا والألطاف من مبراته ، حتى انقراض الدولة ، وزوال الأسرة .

ثم تحدّثت فيما كان للمولد من حظ ، وماكان اللاحتفال به من شأن ، في عهد الدولة الآيوبية . تلك الدولة التي زعم كثير من المؤرخين أنها ألغت

جميع المواسم والأعياد التي كان للفاطميين السبق إلى أبتداعها . فأثبت أن مولد الرسول صلوات الله عليه لم يكن من المواسم الملفاذ في عهد هذه الدولة ، وأنه كان يقوم على خير الوجوه وأفضلها .

ثم أمضيت الكلام فى دولة المهاليك البحرية وماكان لهما من الشأن والعناية بحفلات المولد، وكذلك دولة المهاليك الجراكسة، وما أستُحدث فيه من رسوم ومظاهر.

ولما أظل مصر عهد الولاة العثمانيين ـ بعد رحيل السلطان سليم ـ وصفت قيمة عنايتهم بالمولد، وضؤولة اهتمامهم به . إلى أن آستبد بالأمر الماليك المصريين المعروفين بالبيكوات، فكانت عنايتهم به واهتمامهم له، على قدر سعة أفق كل رعيم منهم.

كا أوضحت ماكان لنابوليون والحملة الفرنسية من رسوم وعادات ، ومظاهر ونفقات ، في إحياء المولد والآحتفال به على الوجه المناسب لظروفه وملابساته.

أما فى عصر الدولة المحمدية العلوية فحدث عن إيضاح المعالم ، وإبانة المراسم ، وانتظام الحفلات ، وإقامة الزينات ولاحرج ؛ فقد كان محمد على المحبير مؤسس هذه الأسرة الكريمة ذا عناية فائفة بإحياء هذه الذكرى ، وآهنام كبير بالاحتشاد لها ، وعلى سلنه الصالح جرى أولاده من بعده وأحفاده . كابراً إثر كابر ، من ولاة وخديويين .

وفى عهد الملك العظيم فؤاد الاول الذى نقل مركز مصر من خديوية أو سلطنة متواضعة ، إلى ملكية بارعة وصفت مانذله جلالته رحمه الله من

توجهات صالحة لكى تكون أيام المولد الشريف فى عداد أيام البهجة الشاءلة والسرور الغامر، وتكون لياليه مواسم عامة تنعم فيها الامة بما يفرج من كرباتها، وبصلح من شأنها فى غدواتها وروحانها.

أما فى عهد شبله الرئبال جلالة الملك الصالح المتوكل على الله وفاروق الأول ، حفظه الله ، فقد تحدّث بما وسعه البيان عن عنايته السامية ، ورعايته الكافية ، فى أحياء أيام هذه الذكرى الكريمة ولياليها ، حتى صارت من غرر الأيام ، ودرر الليالى . وقد نسقت ذلك كله فى أماكه من صحائف هذا الكتاب .

ومع استيفائي لهذا الموضوع استيفاء ليس وراءه معلم لمستريد ، قد خللت أبوابه ببحوث طريفة ، ساق بعضها نداعي المعاني بالثيال الأفكار ، واقتضى الكثير منها منافع الاستطراد فصدرت الكناب بكلمه بحلة في أثر مولد الرسول صلوات الله عليه ، في نهضة العرب ، وإنبات الحياة الكريمة فيها ، ولما أفضى في الكلام إلى عصر الدولة الفاطمية ، رأيت أن أصدر القول فيها ببحث في حقيقة أمر العبيديين وقيمة قول الطاعنين في نسبهم العلوى ، وحررت صحة هذا النسب الحجج لدامغة ، ورددت قول خصومهم اللراهين الساطعة ، حتى ظهر الحق في شأنهم ، وانهزم الباطل ، وانماز الطيب من الخبيث الذي غمرهم ، وطهروا تعلهيرا .

وعند حديثي عرب العصر الملوكي ، توجت موضوعهم ببحث في شأن المهاليك البحرية وأصولهم ، والنظر فيما رموا به من اسم الرق ، وأزلت عنهم وصمته من الوجهة الإنسانية . كما ألمعت مع ذلك بما كان

لهم من رسوم ونظم، وعادات وسنن . ولم أحرم الماليك الجراكمة من نظرة فى حقيقة أمرهم ، وما ابتدعوه فى حفلات المولد، مما لم يسبقهم إليه غيرهم . كما ذكرت وفود بعض الملوك والأمراء على مصر ملتجئين إلى سلاطين وادى النيل فى ذلك العهد، طالبين هما يتهم من خصومهم، أو إنجادهم على أعدائهم .

وفى عهد السلطان الغورى عقدت بحثا فى الاسباب التى حملت السلطان سليم العثمانى على غزو الديار المصرية . وما تقدم على ذلك من خيانة بعض الامراء تلك الحيانة التى أفضت إلى سقوط البلاد بين يدى ذلك الجبار العادى . وعقبت على ذلك بمقارنة بين قبير وسليم . إلى غير ذلك بما يجد فيه الفارئ لذة وطرافة وفائدة فى ثقافة ، وتقويما فى معارفه ، والساعا فى معلوماته . ويتبين فيه الباحث جدة فى التفكير ، وحدة فى ابتكار الرأى والنظر .

على أنى لم أغفل الحديث عما كانت تقوم به بعض الدول الإسلامية في غير الديار المصرية ، من العناية البالغة بالاحتفال بالمولد النبوى الشريف، بل وقفت من ذلك على نماذج صالحة أثبت منها: ما كانت تضطلع به الدولة العنمانية في بلادها ، وما كانت تقوم به بعض دول المغرب الأقصى في شمال أفريقية ، وعرضته في باب مفرد ، ليحوز موضوعنا صفة الكال إن شاء الله تعالى .

وقد خطر لى فوق هذا أن أفرد ، فى أعقاب الكتاب ، قسما أخصصه بالحديث عرب المواسم والأعياد عامة ، سواء ماكان منها قديما ، وما استحدث منها فى عهود الدول الإسلامية ، وما لا يزال باقيا منها

إلى اليوم · فإذا انبعثت الهمة إلى تحقيق هذا الخاطر ألحقته به ، وإلا أفردت له كتابا خاصا .

ولا بدلى من أن أشير هنا إلى أنى لم أستعمل عبارات بعض المؤرخين والكتاب الذين اعتمدت على أخبارهم ، لما رأيته فيها من الغموض حيناً وسوء التعبير أحيانا ، ومخالفة القواعد البيانية فى أكثر ما يوردون . وقد سبكت ذلك كله فى الاساليب المستقيمة ، وأثبت معانيها والمراد منها فى العبارات الواضحة السليمة . آللهم إلا بعض الروايات جئت بها على وجهها للاستشهاد أو للتعقيب عليها .

و الله أسأل أن يمدنى بعونه و إسعاده ، و أن يمنحنى الكريم من توفيقه و سداده م؟

القاهرة في 
المناهرة في السندوبي الآخرة سنة ١٩٤٨ ميسى السندوبي القاهرة في المناوبي ال

### في ذكري المولد النبوي الشريف

تمضى القرون والأعوام ، وتنز الى الشهور والأيام ، ويدور الفلك دوراته على بني الإنسان ؛ بين سعادة وشقاء ، وغبطة وبلاء ، ويأس ورجاء ، وبؤس ورخاء ، وذكرى مولد المصطفى سيد المرسلين ، وإمام الهداة والمتقين ؛ لا تبرح تتردد على الألسنة ، وتخفق لها القلوب والافتدة .

ولا بدع ؛ فقد كان العالم قبل مبعث محمد بن عبد الله صاوات الله وسلامه عليه ، يموج في غمرات من الجوالة ، وبسبح في ظلمات من الضلالة ، وتظلم سحابة من المكفر والفسق والفجور ، تكاد تيم سكان البسيطة ، وتطل على أهل الأرض قاطبة ، فلا وازع من دين ، ولا رادع من خلق ، ولادافع إلى الحبير من ضمير ، وذلك على من دين ، ولا رادع من خلق ، ولادافع إلى الحبير من ضمير ، وذلك على الرغم من شرائع الانبياء الذين تقدموه ، وزواجر رسل الله الذين سبقوه . وقد هضت فترة من الرسل تسى الناس معها أن لهم إلحا تفرد بالوحدانية ، وربا توحد في الوجود بالربوبية ، وتقدس في جلاله بالصمدانية . كما تناسوا أن له كتباً أنزلها على رسله ، وكلمات لقنها أنبياءه ، فيها هدى وبشرى للمؤمنين ، وموعظة وذكرى للعارفين الموقنين . وآمندت هذه الديرة وطال أمدها حتى عبد الخلق غير الخالق ، واستغراوا الرزق من غير الرازق ، وحتى محيت من نغوسهم آثار الحرية الفطرية ، وشوهت في خصائصهم معالم الإنسانية ،

#### https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

وفقدوا فيما بينهم عوامل التعاطف، وبواعث التراحم، ونوازع الإخاه والمداواة في الحقوق والواجبات؛ فدانوا لبني الإنسان، وألمّوا ماصنعت أيديهم من التماثيل والأوثان، وعبدوا الصور المنحونة ، والاصنام المنجورة المحقوتة وتخيلوا في الكواكب قوى قاهرة، وآلحة قادرة، وأرواحا خفية أرظاهرة، لها سلطان على الاكوان، وتصرف في حركات النفوس ونبطات الفلوب وطبائع الابدان، فأسلموا قيادهم الأوهامهم، وغدوا في طباع أبن منها طباع الحيوان.

غير أن رحمة الله تعالى تداركت هدده الإنسانية المنحرفة عن طريق الهدى ، والمستسلمة لعوامل الردى فتجلت إرادته تعالى على الكائنات ، وظهرت مشيئتُه بأنوارها الباهرة بير الارض والسموات . فكان من دلائل الرضا الإلى ، وبوارق النهم على الوجود ، أن ولد للإنسانية المعذبة ، نبي الرضا الإلى ، وبوارق النهم على الوجود ، أن ولد للإنسانية المعذبة ، نبي الرحمة ، ومنقذ الامة ، المؤيد من الله تعالى بالقول الصادق المبين : ، ومَا أَرْسَلْنَاكَ إلا مَرَحَةً لِلْعَاكِمِين ،

أفي مثل هذا اليوم ، ومنذ أربعة عشر قرناً ، انبعثت معجزة الوجود ، وتمت حكمة الله بمولد أشرف مولود . فاستنارت بمولده الأكوان ، وأرخ بمبعثه عصر العلم والعرفان ، وتفتحت أبواب الحق والعدل والإحسان .

جاء رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى دار الدنيا ليكون الوسيلة العظمى بين الخلق والحالق ، والوصلة الكبرى بين البرية والبارئ. فكان المبشر من اتبع هداه ، بعظيم رضوان الله . والمنذر من دان لهواه ، بأليم غضب الله . وكانت بعثته شاملة للناس عامة ، وكانت رسالنه غامرة كل أمة . ولكى

يسقط كل حِجاج ، وينهار كل عناد ولجاج ، أيده الله تعالى بقوله الحق ، في محكم كنابه الصدق: ؛ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَاقَةً لِلنَّاسِ بَشِيراً وَنَذِيراً ، فصدع بأمر مولاه ، وجاهد في سبيله حتى بلغ رضاه .

فإذا احتفل العالم الإسلامي، في مشارق الأرض و مغاربها ، بهذه الذكرى السعيدة ، واتخذ أيامها له من غُرر أيام مواسمه وأعياده ، فإنما يحتفل بذكرى ميلاد من أنقذ الله على يديه الإنسانية الضالة ، ورفع بيمن طالعه نير الاستعباد عنها ، وفك بواسطته أغلال الاستبداد بها ، وجعله سببا في استرداد خصائصها الصحيحة ، ومن اياها السليمة ، وأنار للإنسان بشريعته الخالدة ، سبل السلام إلى سيادته ، وأوضح له مناهج الخير إلى سعادته .

أخذ محد بن عبد الله بيد الإنسانية فانتشلها من وهدة الهمجية الني تردّت فيها أجيالا متطاولة ، ورقى بها في معارج المدنية القائمة على طمأنينة النفس ، وراحة القلب ، واستقامة العقل ، وسمّق الحلق . وعلم الإنسان أن له وجودا ، وأن لوجوده غاية هي أسمى بمما يختلج في النفوس ، ويضطرب في الصدور ، ويتردّد في الرؤس ، ويتلألا في الأذهان . ولأجل أن يصل به إلى هذه الغاية السامية ، ويضع بدء على هذا الكنز الثمين ؛ علّمه أن ينظر إلى نفسه ، وأن يفاضل بين يومه وأمسه ، لأن من عرف نفسه حق المعرفة ، عرف الله تعمالي في أشرف نفحانه . ثم أرشده كيف يعمل حتى يتكمل بالفضائل ، ويتطهر من أدران الرذائل ، ويتزين بجميل الشمائل ، ومن جوامع ذلك أن يحب لأخيه من الخير ما يحب لنفسه ، وأن يباعد بينه وبين الشر مااستطاع إلى ذلك من سبيل ، لينزل بخالصة نفسه في منازل الأبراد ،

وليكون من المصطفين الاخيار . لأن من آثر أخاه فى الإنسانية بالمحابً على نفسه لحق بمقامات المخلصين ، واقتعد مقاعد الصديقين . وناهيك بها من آداب سماوية ، وتعاليم ربانية .

أقام رسول الله صلى الله عليه وسلم يدعو الناس إلى أمر الله ، ما شاء الله أن يُقيم ، ثم أذن له تعالى فى جهاد أهل العناد من المخالفين ، وفى مقارعة ذوى الففلة والمنحرفين ، فاتجه بجهاده ـ بادئ ذى بدء ـ إلى ما كان متغلغلا فى النفوس البشرية من نوازع الشرك بالله ـ وهو رأس كل شر فى الوجود، وأس كل رذيلة فى الدنيا ـ فلما دخل الناس فى دعوته ، وأيقن المتخلفون بنصرته ، أنشأ يحارب الرذائل الموروثة عن الأسلاف ، ويقاوم النقائص السارية من الآباء إلى الأخلاف ، ويناهض المفاسد والشرور والآبام ، ويناضل الطبع البشرى لتطهيره من عوامل الإجرام ، حتى إذا بلغ من ذلك ما شاء الله أن يبلغ ، رسم للأمم ـ بأمر الله تعالى ـ خطط الحياة الصالحة ، وانحتط لحم مناهج النجاة من دواعى التأخر والأنحطاط ؛ فكان دستوره واختط لحم مناهج النجاة من دواعى التأخر والأنحطاط ؛ فكان دستوره القويم ، وناموسه الحكيم ، وقانونه المستقيم ، قول الله تعالى : « إن الله والمنكر والبخى ، .

وكان من فضل الله على الناس أن آختار رسوله الأمين ، ومصطفاه الكريم ، من صميم العرب . وأن جعل لسانه عربيا مبينا ، وأنزل كتابه الجامع ، جذا اللسان البارع . وذلك لأن العرب من بين سائر الأمم المعروفة في عهد التنزيل ، قد وُهبوا من جليل المزايا وكريم الخصال ، وحميد السجايا

وبارع الخلال عالم يكن بحموعا لأنة أو متوفر افي شعب من تلكم الامم والشعوب التي عاصرتهم . فقد طبعهم الله على درجة عالية من قوة الإدراك والتمقل، وفطرهم على حدة الذهن ، وإي هاف الحس ، واستنارة البصيرة ، وجبلهم على النظر فيما يعرض عليهم من الأمور والأقوال والمسكر والآراء . كما حباهم البارى بصفاء القلوب من أكدار الحياة ، واختصهم بالكثير من التمييز بين المنافع والمضار . وإن كانت لأدهار التي مرت بهم تحت سماء بيئتهم الكالحة قد حجبت هذه المزايا إلى حين ، وأضفت عليها غشاء من الجهالة الكالحة قد حجبت هذه المزايا إلى حين ، وأضفت عليها غشاء من الجهالة صلى الله عليه وسلم إلى الهدى لم يحتج في استجابتهم إلى المديد من الزمن ، على ما هو أن بسط لهم دعوته حتى استجاب له أذ تاهم نفسا ، وأنهاهم فطرة ، وأصفاهم عقلا . ثم تبعه بعد ذلك من والاهم ، بعد قليل من الاستبانة والاستيضاح .

ولا يَرُعُك ما كان من بعض سادت العشائر منهم ، من التشدد والهناد في مناهضة ما كان يدعو إليه ، والتصدى لتفنيده ومحاولة إقلاعه عما يبثه فيهم من المبادئ التي لاعهد لهم بمثلها ، والعمل على خدلانه ، فما حملهم ذلك إلا أن كثيراً من قادتهم وذوى الاحساب والرأى فيهم ، كان يخشى انفلات زمام سلطانه المطلق على قومه من يده ، كا حسب حساب انتقال السيادة عنه إلى من كان يراهم دونه ، ويعدهم من أتباعه ، وبذلك يصبح مسوداً بعد أن كان سيداً ، وتابعاً بعد أن كان متبوعاً . فمن أجل ذلك أذن الله لنبيه المكريم في اتخاذ أسباب القوة ، والاستعانة بوسائل المدافعة والذياد عند الضرورة في اتخاذ أسباب القوة ، والاستعانة بوسائل المدافعة والذياد عند الضرورة

القصوى . على أن الأمر لم يلبث أن تكشفت نتائجه لمن كان أشرهم عناداً وأصلبهم عوداً ، وأبعدهم إيغالا فى حب التفرد بالسلطان ، والاختصاص بالنفوذ وسعة الجاه ، فأدرك بعد أن راجع بصيرته ، أن محمداً لم يرد بدعوتهم إلى الله سلب سلطانهم ، أو التفرد بالنفوذ المطلق دونهم ، وإنما أراد بدعوته إيّاهم إخراجهم من ظلمات الجهالة إلى نور المعرفة ، ومن ذل العبودية لغيرالله إلى عز السيادة والحرية بحول الله . فلما تبينوا ذلك دخلوا فى دين الله أفوا جاً ، وتسابقوا إلى عظيرته أفراداً وأزواجاً .

لذلك لم يكد يمض على مبعثه صلى الله عليه وسلم نَيْفُ وعشر من السنين حتى كانت دعوته الحقة تنجاوب أصداؤها فى أمم الآرض ، ويتردد ذكرها على الألسنة فى الحافقين . فكان ذلك إرهاصاً لنجاح تلك الفتوحات العظيمة التي تمت على أيدى الحلفاء من بعده ، وتمهيداً لآنتشار دين الله بين الشعوب والامم المختلفة ، فأقبل الياس عليه من أقاصى البلاد وأدانيها ، وأكب أهل التفكير منهم على أصوله يستوضحون كنهه ، ويتبينون مراده ، ويستشفون مراميه وأغراضه ، ويستثير ون مكامن أسراره . حتى إذا علم منهم من كتب الله له الهداية أنه سهل التناول ، "عج المبادئ" ، مرضى الطريقة ، غير معقد الاصول ولا "بهم الاحكام ، اعتنقه طيب النفس ، هادئ البال ، مطمئن الصمير . ولهذا لم تعقد العشرة الثامنة من القرن الأول إلا كان هذا الدين المنيف قد عم ـ أو كاد ـ بقاع الارض من سهول آسيا وصحارى أفريقية وجانب كبير من أوربا . أو كا قال نابوليون بإعجاب : « لقد فتح العرب نصف الدنيا في نصف قرن » . وصار معروفاً عند كل ناطق بلغة من لغات نصف الدنيا في نصف قرن » . وصار معروفاً عند كل ناطق بلغة من لغات

البشر ، وأصبح اسم الله بتلألا فى خواطر الملايين من بنى الإنسان، وتعمر به قلوبهم ، وتخفق له أفئدتهم . وامتدت حدود سلطانه من أواسط الصين شرقاً ، إلى شواطئ الاطلنتي غرباً . وَ « ذَلِكَ فَصْلُ اللهِ أَيُوْ تِيهِ مَنْ يَشَاهُ وَاللهُ ذُو الفَضْلِ العَظِيمِ ،

من أجل هذا كله ، وهو قليل من كثير ، وَبَرَض من غَزير ، أرى أنه يجب على كل مسلم ، ويفرض على كل عربى ، ويحسن بكل إنسان آناه الله عقلا سليها ، وطبعاً مستقيها ، ورأياً حكيها ، ووهبه ذهناً صافياً ، أن يوجه عنايته الفائقة إلى الآحتفال بهذه الذكرى السعيدة ، ذكرى مولد سيد المرسلين ، وإمام الهداة والمتقين ، وخاتم الأنبياء والصِّدِيقين ، محمد بن عبدالله المبعوث رحمة للعالمين ، و وَذَكُرْ فَإِنَّ الذَّكْرَى تَنْفَعُ المُوْمِنِينَ ، .

## عصر الاسلام الأول

#### ١ - في عصر النبوة:

كان عصر الإسلام الأول، عصر أنبؤة، ومستهل الرسالة، ومطلع شمس البعثة، ومبتدإ نشر الدعوة، وتنبيه العقول إلى الآعتبار بالكائنات، والنظر في خلق الأرض والسموات، وتحريك القلوب إلى معرفة الخالق، وتوحيد المبدع الرازق. ثم تحرير الإنسانية مرز رق العبودية، ووضع القواعد الصالحة للدولة المثالية، وتشييد أركان الآجتماع على سنن الفطرة السليمة وأحكام دين الله القويم، ولم شعث العروبة بعد أن فرقتها الأهواء، ومزق شملها الطغاة الأقوياء، والعمل على توحيد كلمتها وتوجيهها إلى ما أعده الله لها من المجد والآستعلاء، وتسنم غوارب الفخر وحسن العقبي بالآدفاع إلى بسط سلطان كتاب الله المكريم، والعمكين له في قلوب المستجيبين، وإظهار سلطان كتاب الله المكريم، والعمكين له في قلوب المستجيبين، وإظهار العلو في الأرض، والحياة الحرة الكريمة بين الآمم وما عند الله ـ فوق العلو في الأرض، والعاقبة للمتقين.

#### ٢ - في عصر الخلفاء الراشديين:

فني هذه الأحوال؛ لم يفكر أحد من الخلفاء الراشدين، عليهم رضوان من ألله، فى أرب لمولد الرسول صلوات الله عليه، من الشأن مايوجب تذكاره بصورة عالمة، أو الاحتفال به واقترانه بالواجبات الهائلة التي ألفاها الدين على عواتقهم، ولم يروا فيه مارآه غيرهم، من جاء بعدهم، من مظاهر (٢) الموزة وآبات التقوى والصلاح، وماكان يُعد عندهم سبباً من أسباب استمالة القلوب والمجتذاب النفوس إلى الخير والفلاح، بل ماهو أن انتقل الرسول عليه الصلاة والسلام إلى الرفيق الأعلى ؛ حتى انصر فوا بما أو توا من قوة الإيمان بالله تعالى ، إلى توطيد أركان الدين فى أنحاء الجزيرة العربية ، وتثبيت قوراعد الإسلام فى سهولها ونجودها ، على تقوى من الله ورضوان ، وتوطيد دعائمه فى طوايا النفوس التى عراها من الاضطراب إثر الوفاة ماعراها ، ثم النهوض بعد ذلك ببث الدعوة المحمدية فى الأمم المجاورة لأرضهم ، ثم النهوض بعد ذلك ببث الدعوة المحمدية فى الأمم المجاورة لأرضهم ، والشعوب المتاخمة لدبارهم ، ثم التوسع فى الجهاد لإعلاء كلمة الله فى مختلف الأجناس البشرية ، وطرق أبواب الفتوح لإدخال الناس فى دين الله كافة . وذلك بعد أن قاموا بمناهضة نزوات الدعاة الكذبة ، والمتنبئين الفجرة ، وإخماد ثورات العصاء والمتنزين ، وتطهير الأرض من البُغاة والحارجين . وكان لهم من ذلك ماشاء الله أن يكون

من أجل ذلك لم يفكروا فى إحياء هـذه الذكرى الـكريمة ، ذكرى المولد النبوى الشريف ، ولم يَجر لهم الاحتفال بها على خاطر . فإن الفرائض مُقدمة على النوافل .

### ٣ - في عصر الدولة الاثموية:

وجا، من بعدهم الحلفاء من بنى أمية ، فشغلوا بمنازعة خصومهم من العلويين ، ومقارعة منافسيهم من الزبيريين ، شم تجردوا لمحاربة الحوارج والمتمردين ، وتَهدُوا للعمل على تمكين قواعد ملكهم ، وتثبيت أركان دولتهم وتوحيد أزِمَّة الحركم والنفوذ والسلطان في أيديهم ، على أنهم مع هذا كله ،

لم يلههم ذلك عن بعث البعوث ، وإزجاء الجيوش ، وبث السرايا (١) يتلو بعضها بعضاً إلى أقاصى البلاد ، ومتنائى المالك ، ومتباعد الأمم ، ومتطرف الشعوب ، لنشر راية الإسلام في مختلف الدول ، وإدخال خلق الله في دين الله القويم .

لذلك لم يركض خاطر العناية بالذكرى النبوية فى رأس أحد من رؤسهم، ولم يفكروا فى أن للرسول الكريم يوم ميلاد يصح نذكاره، أو اعتباره عيداً من أعياد الآمة الإسلامية ومواسمها الحافلة . كما لم يفكر فى هذا زعيم عن تفردوا بإنشاء الدول منهم فى أطراف البلاد النى تدين بالإسلام كبلاد الآندلس وأفريقية، وما والاهما، فى تلك الحقبة .

#### ٤ - في عصر الدولة العباسية:

ثم تلا الأمويين فى حكم البلاد الإسلامية ، خلفاء بنى العباس. فكان أكبر همهم ، بادئ ذى بدء ، انتزاع الملك من أواخر المروانيين ، ومطاردة الدعاة من الغالين ، ومناجزة الناجمين من أبناء عمومتهم العلويين والطالبيين ، والتنكيل بكل من يحدث نفسه بالخروج عليهم ، أو يغمض عينه على قذى من سلطانهم .

وهم كذلك لم يثنهم ماكانوا فيه من هذه الشدائد والحن ، عن بث

<sup>(</sup>۱) السرايا ، جمع سرية : وهى فرقة من الجيش كانت تؤلف من ، و رجلا إلى ، . و وكان من شأنها أن تتقدم الجيش الزاحف ، للاستطلاع . وقد تلتق بطلائع العدو فتشتبك معه فى عراك إلى أن يلحق بها الجيش . ويغلب أن يكون جنودها من الصفوة الممتازة بالشجاعة والنجدة والبسالة .

السرايا ، وإزجاء الصوائف والشواتى (۱) إلى أطرف المالك الدنية ، وتجمير الجند فى حدود الدول القصية ، وحشد الجيوش فى الثغور والمخاوف ، وإنشاه المسالح (۲) على أفواه الدروب ، وفى قوارع المسالك . وإعداد المستطاع من القوى للطوارئ المبيرة ، ورد عادية الجيوش المغيرة ، وكبح جماح الطامعين من الدول الأوربية ، والأمم الأسيوبة ، والأجناس الإفريقية . لهذه الأسباب كلها مجتمعة ، أو متفرقة ، لم تجر فكرة اتخاذ مولد الذي صلى الله عليه وسلم ، عيدا إسلاميا ، أو موسما قوميا ، يحسن الاحتفال به ،

صلى الله عليه وسلم ، عيدا إسلاميا ، أو موسما قوميا ، يحسن الاحتفال به ، على قلب أحد من هؤلاء جميعا ولو كان خطر لاحد من العباسيين خاطر الاحتفال بهذه الذكرى الكريمة ، لحال دون إنفاذها أن تكون من الاسباب التي يتذرع بها أنصار الدعوة العلوية ، وأعضاد الفكرة الطالبية ، ويكون في ذلك تقوية لدعوتهم ، وإرهاف لحدهم ، فلا تفتأ فتنهم تتوالى في كل صباح وفي كل مساه ، حتى لا يكون للدولة من شاغل إلامدافعتهم ، ورد عاديتهم .

وعلى هذا لم أر أحدا بمن عُنى بتدوين أخبار هاتيك الدول ، وتسجيل أحداثها ، وتحرير شؤونها وتصرفاتها ، أشار من قرب أو من بعد ، إلى أن هذه الفكرة ، فكرة الاحتفال بالمولد النبوى ، ركضت لاحد من أئمتها فى ضمير ، أو خطرت لاحد من خلفائها وأمرائها على قلب . ولا عجب في ذلك ، لما بيناه من العلل والاسباب .

<sup>(</sup>۱) الصوائف ، جمع صائفة ، وهى الفيلق من الجيش يقوم للغزو فى فصل الصيف ، والشواتى ؛ جمع شاتية : الفيلق من الجيش يغزو فى فصل الشتاء ، حسب حالات البلاد واختلاف الأقالم .

<sup>(</sup>٢) المسالح؛ جمع مسلحة : وهي فرقة من الجند ترابط في الدروب الموصلة بين المالك ، ومن شأنها حفظ الثغور وصيانة المراقب ،

#### ٥ - في عهد ماوك بني بويم:

ولكن العجب العاجب فى أن الملوك من بنى بويه الديالم (۱) المتغلبين على المستضعفين من خلفاء بنى العباس ، والذين بسطوا سلطاتهم على بغداد عاصمة الدنيا الإسلامية فى تلك القرون ، واستنابوا أنفسهم عن أثمتها بالقوة القاهرة فى إدارة ملكهم الواسع العريض ردحا من الزمن ـ هؤلاء القوم الذين كانوا يغالون فى التشيع لآل بيت الرسول ، والذين يعرفون ما بين العباسيين والعلويين من خصومة لا يطير غرابها ـ هؤلاء الديالم مع تشيعهم الظاهر ، لم يفكروا فى إحياء ذكرى مولد الرسول صلوات الله عليه ، واتخاذها عيداً يندب الاحتفال به ، ولا اعتبروها موسماً يصح النلبه إليه . مع أنهم انجهوا بالكثير من عنايتهم إلى التوسع فى إحياء بعض الأعياد الفارسية ، وعلى الخصوص : أيام النيروز والمهرجان . فقد كانوا يعنون بها ويقيمون لها الإحتفالات الشائقة .

ومع أن معز الدولة الذي كان من عظاء ملوكهم ، وواسطة عقدهم ، كان أول من دعا إلى إشهار الاحتفال بعيد (الغدير) بالفرح والسرور ، وإلى إحياء (يوم عاشوراء) بالتحازن والتباكي والنواح ، وحمل الناس فيه على

<sup>(</sup>۱) زعم بعض النسابين أن الديلم من أصل عربى. نقد روى أبو عبيد القاسم ابن سلام أن باسل بن ضبة خرج مفاضبا لابيه فوقع بأرض الديلم فتزوج امرأة من العجم فولدت له (ديلما) فهو أبو الديلم.

قلت: وضبة هذا هو ابن أد بن طابخة بن الياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدمان. وكان لضبة ، فيما قيل ، ثلاثة أو لاد ، هم : سعد ، وسعيد ، وباسل ، والآخير هو الذي يزعمون أنه أبو الديلم ، والله أعلم بحقيقة ذلك .

إظهار أنواع الآسى، والمبالغة في إبداء الآنراح، وهذان اليومان هما من أيام الشيعة المذكورة، ومواسمها المشهورة. مع هذا كله، لم يفكر في إحياء الذكرى النبوية، وهي أولى بالإحياء والتفخيم، وأدخل في باب التشيع لابناء الرسول، من كل ماعداها من الذكريات ...!

ولما كانت صلات المودة ، وأواصر التفاهم متوشجة في ذلك العهد ، بين آل بويه في بغداد ، وأل عبيد الله الفاطميين في مصر ، على تباعد مابينهما من عوامل السياسة ، إلا أن روح التشيع كان يؤلف بين وجهات نظرهما الدينية . وكانت هذه الصلات وهاتيك الأواصر ، تظهر حيناً ، وتختني أحياناً بسبب ماكان بين الدولتين العباسية والفاطمية ، من التنافس . فلم ير المعن لدين الله الفاطمي بأسا في انتهاج سنن معز الدولة الديلي ، في شهر هذين اليومين (بوم الغدير) و (بوم عاشوراء) وإحيائهما فيما أحيا أو ابتدع من أيام المواسم والأعياد التي أعطاها من عنايته ماتستحقه من رعاية صادقة ، وقد ترسم ذلك سائر فرق الثبيعة في أكثر البلاد والمالك الإسلامية .

#### ٦ - في ابتداع المولد النبوى:

وهنا بجمل بى أن أقول: إن هذه المواسم والاعياد والموالد، وما شاكلها، وجرى فى سبيلها، إنما تعد من البدع التى لم يأذن بها الله ولا ورد فيها ما يشير إلى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمر بها، أو أشار إليها، أو باشرها، فى قول أو فعل ـ حاشا عيدى الأضحى والفطر وكذلك لم يعرفها أحد من الصحابة، على طبقاتهم، ولم يشهدها أحد من التابعين، على درجاتهم، ولم ينق بها أحد من الائمة المجتهدين الذين ضبطوا

أصول الشريعة ، وحرَّروا فروعها ، وبينوا مدلولاتها .

على أنه \_ وقد أصبحت هذه البدعة حقيقة واقعة ، وأمراً جماعيا \_ يحسن أن ينظر إليها بما ينشأ عنها من نتائج . فإذا كان للأمة فيها مرفق من مرافق الخير ، وكانت من الشؤون التي يغلب فيها الصلاح على الفساد ، والمنافع على المضاد \_ كانت من البدع المستحسنة التي لا بأس بمباشرتها في حدود المصلحة العاقة ؛ وإلا فتعد من البدع التي يجب النظر في شأنها ، والعمل على الإقلال منها وعدم تغذيتها بما يقويها حتى تزول من تلقاء نفسها ، مع الزمن .

وقد ثبت على الدهر أن هذه المواسم والأعياد ، بل والموالد أيضاً ، فيها الكثير من الفوائد ، وفيها الكثير من المنافع ، وليس فيها ما يتعارض والصالح العام . فأكثرها صار أسواقاً تتبادل فيها المتاجر ، وتتعاوض فيها الصنائع ، وتنفق فيها السلع والبضائع ، ويتعارف فيها الناس ، وتُبذل فى أثنائها صنوف الحيرات ، وتَفيض أنواع المبرات ، ويجد فيها المحروف نفاقا ، والتخاصم وفاقا . ويسهل فيها التعامل بين متباعدى الديار ، ومتنائى الأقطار .

هذا: ومن الأمور البديمية أن لكل زمن أقضيته ، ولكل دهر شرعته ولكل عصر تطوراته ، ولكل جيل شؤونه ومبتدعاته . وليس في هذه الحياة خير لا يتمخض عن شر ، وايس فيها شر لا يتولد منه خير . والعمدة على صدق النية والاتجاه نحو الفضيلة ، والعبرة بقيمة الفوائد العامة الحاصلة من البدعة ، وتغلب المصلحة المرسلة على المفسدة العارضة . وإجماع الأمة على الأم له خطره ، والرضاء العام له اعتباره وقدره .

## عصرالدولةالفاطمية

#### ١ — نى ظهور هذه الدولة وملابساته

رأيت أنه يحسن بى: قبل التحدّث فيما كان الخافاء العاطميين من بنى عبيدالله عصر من شأن، في ابتداع فكرة الاحتفال بالمولد النبوى الشريف، وما كانوا يقومون به من فائق العناية، وفاخر الاحتشاد، وما كانوا ينفقونه في سبيله من الأموال العائلة، والخيرات الحافلة ـ أن أنحدث هنا أولا عن أسباب ظهور هذه الدولة وعالمه وملابسانه، وما اقترن به من الحوادث والوقائع. ثم أعقد بحثا في حقيقة أمرهم، والنظر فيما دار حول نسبهم العلوى، من أخذ ورد، وتعديل ونقد، وأن أعرض للأسباب التي دعت إلى إثارة الغبار عليم، وعاولة تناولهم من هذه الناحية للحط من أقدارهم، وأوضح موقف درلنهم وخلفائهم من الدولة العباسية وخلفائها. ليكون المطلع على بينة من حالم، واستنارة في شأن نسبهم، ولئلا يُخدح بما تناقله بعض المؤرخين وأصحاب الأخبار عن الرواة المقممين، عما لا يتفق والصحيح من أحوالهم، ولا تؤيده المعدلة في شأنهم، فأقول:

من المعلوم عند من له إلمام بالتاريخ الإسلامى ، أن الدولة العباسية إنما قامت ، فى أول أمرها، ومفتتح عهدها ، على الدعوة إلى (الرضا من آل محمد) وهذا التعبير فيه لبس وغموض . فقد يفهم منه العامة أنه يشير إلى آل بيت الرسول من أبناء فاطمة ، وقد يقصد به منتحلوه المعنى الاعم حيث يدخل فيه أعمام الرسول وأولادهم . كما يدخل فيه أبناؤه وأنسالهم . فلما استجاب الناس

إلى هذه الدعوة بمعناها المفهرم بداهة ، واستتب الأمر لأبي العباس عبدالله السفاح ولابي جعفر المنصور ، وانتظم السلطان للدولة العباسية ، واتسق لها النفوذ والحكم، وجهت همتها إلى النظر فيمن يرى له الحق في منازعتها الأولوية بدعوى الخلافة الإسلامية ، وإلى من يصح أن ينظر إلى ماصار إليها وأصبح في يدها من ملك عريض ، ودولة مترامية الاطراف ـ على أنه أحق به وأجدر \_ فلم ترأمامها من ينافسها في ذلك بحجة واضحة وسلطان مبين ، إلا شيوخ السلالة العلوية من أبناء فاطمة ، وهم (آل محمد) وعترته على التحقيق . ومع أن العباسيين إنما قاموا على أساس الدعوة إلى الفواطم من أبناء على وباسمهم استجابت لهم الأمم . وانثالت عليهم زعماء الشيعة ، ورجال الدعوة ، وبدعوى الثأر لهم نكلوا بالأمويين وثلوا عروشهم ، وشادوا ملكهم الضخم على أنقاض دولتهم . مع هذا كله ؛ فقد وجه أبوجعفر المنصور ومن تلاه من أولاده وأحفاده ، جل همتهم إلى إبادة أبناء على ، ومحو سلالته من فاطمة ، ما استطاعوا إلى ذلك سبيلا . فكانوا يطاردونهم حيثها ثقفوا ، ويعفون آثارهم أينها وجدوا .

بشوا عليهم العيون ، وقعدوا لهم بالمراصد ، وتتبعوا ظلالهم في أسحاء البلاد ، وطلبوهم تحت كل حجر ، وخلف كل مدر ، فما ظهر منهم داع في أى مصرمن الأمصار إلا سيرت إليه الجيوش ، ولا نبغ فيهم قائم إلا استبيحت منه الحرمات ، وغرق هو ومن ناصره في بحار من الدماء ، و فكل بأهله شر تنكيل . وماكان يمر يوم من أيام دولتهم دون أن يرى الناس فيه من العلويين قتيلا ، أو مصلوبا ، أو يسمعوا عن بعضهم بسجين ، أو طريد ، أوشريد . فالذي ينكشف أومصلوبا ، أو يسمعوا عن بعضهم بسجين ، أو طريد ، أوشريد . فالذي ينكشف

أمره فى أى قطر من أقطار الدولة ، أو أى بلد من بلادها ـ قرب أو بعد ـ تُقتل أو صُلب . والذى يترامى إليهم أمره خارج سلطانهم ، دسوا إليه من يخمد أنفاسه ، بأى وسيلة من وسائل الحتف ، بالسم أو بغيره .

ومع ذلك فقد شملتهم البركة ، وكنب لهم النماء والكثرة ، وصح فيهم قول على أبيهم : بقية السيف أكثر عدداً ، وأنمى ولداً .

كان هذا شأن العباسيين مع أبناء عمومهم - العلويين والطالبيين - أيام قوة الدولة لايسهان بها ، وأيام صعود نجمهم فى أوج العزة والشوكة . فلما حالت العهود ، وأخذت الدولة فى التدلى من سماء العزة والجبروت ، وتغلب على خلفائها الملوك الديالم من بنى بويه ، وانفصلت عن سلطانها بعض الولايات كان الفاطميون من بنى عبيد الله \_ وقد نجوا من كيد العباسيين أسسوا ملكهم بالمغرب ، وشيدوا دولتهم فيه عا تهيأ لهم من قوة ، وما أظهروا من بأس . ثم أخذت شوكتهم فى الاشتداد ، وسطوتهم فى الامتداد ، حتى استولوا على الكثير من أمصار الدولة العباسية ، وملكوا بضعة من أقطارها العظيمة فى أفريقية وفى آسيا . وناهيك بحيازتهم مصر والشام والحجاز والين ، العظيمة فى أفريقية وفى آسيا . وناهيك بحيازتهم مصر والشام والحجاز والين ،

فلما رأى العباسيون هذا الخطر المحدق بهم، وعلموا الله قبل لهم بمفارعة هذه الدولة الحديثة الناشئة، وأنها توشك أن تزيلهم عن عروشهم، وتقبض على زمام الامر في عُقر دارهم. فكر بعض خلفائهم في حيلة تدكف عن بلاده غرب حدثهم، وتدخل الشك على الناس في حقيقة أمرهم، وتصرف الوجود عن تأييدهم، والقلوب عن الميل إليهم. وبعد إعمال الفكر وإدارة

الرأى ، هداه التفكير إلى ضلالة رأى فيها أن أقرب شيء يؤدى إلى هدفه المرجو ، ويوصل إلى مقصده المبتغّى ، انتحال الطعن فى نسبهم ، ونشر الدعوة إلى نفيهم عن آبائهم وأمهاتهم ، وإلحاقهم ببعض الأنساب الى تنفر منها القلوب ، وتضمئز النفوس ، وتمجها الأسماع ... وهمذه حيلة العاجز وملجأ الضعيف .

أما الطالبيون على العموم ، والعلويون على الخصوص ، فقد كانوا طوال عهود الاضطهاد ، وأزمان تلتى السكرة ب والويلات ـ لاسيا من أبناء عمومتهم العباسيين ـ يلجأون إلى الاستتار ، بقدر استطاعتهم ويعيشون فى زوايا الاختفاء ، ماتهيأت لهم الأسباب وهم فى خلال ذلك لاينفكون عن بث دعوتهم سرا ، ولا ينون عن لم شعث أنصارهم وشيعتهم ، ولا يغفلون عن اتخاذ الوسائل للإثارة والقيام ، وإعلان دعوتهم متى أنسوا فى أنفسهم القوة والاعتصام ، حتى إذا ماظن أحد زعماتهم بأن الظروف قد واتته ، وحسب أن القدرة على المكاشفة قد حاطنه ، ظهر ودعا إلى (الرضا من آل محمد) وقد كان هذا شعار العباسيين فى مناشئ دعوتهم كما أسلفنا . فإذا استحكمت له العدة ، وانعقد له الأمر وبلغ حده ، ورأى حوله تجمع أسباب العلب والتمكن ، كشف الغطاء عن خبيئة صدره ، وصرف الدعوة إلى نفسه .

وعلى قاعدة التستر والترقب، والاختفاء والتوئب، ونشر الدعوة في السر والاخذ بزمام التوثق، جرى أمر الفاطميين في مبتدأ أمرهم، ومستهل نشأتهم. ففي سنة ٢٨٨ ه ٩٠١ م وفي عهد الخليفة المعتصد العباسي، ظهرت الدعوة الفاطمية بالمغرب، على أبدى أبي عبد الله المحتسب الشيعي وأخيه

أبى العباس . ونشرا دعوتهما فى أول الأمر ، على القاعدة المعروفة ـ إلى (الرضا من آل محمد) فلما استجابت لهما قبائل كُتامة القوية الباسلة وأيدتهما بما أوتيت من قوة وبأس ، حتى إذا ما استحكم لهما الأمر ، ودخل الكثير من القبائل الآخرى فى دعوتهما ، لم يلبثا أن كشفا القناع وأعلنا بالدعوة إلى عبيد الله المهدى رأس الفاطميين (۱) . وسرعان مادخل الناس فيها أفواجاً . وكان المعتضد العباسى من أحزم خلفاء بغداد ، وأقواهم نفسا ، وأشدهم أسرا ، وأسرعهم نبوضا فى العظائم ، وأصبرهم صمودا فى وجه المتوثبين على الدولة من العلوبين وغيرهم . فأباد منهم من أباد ، وشرد من شرد ، حتى استقام له السلطان المطلق ، واستتب له الأمر المحكم ، واستردت الدولة العباسية فى عهده الكثير من رسومها القديمة ، واستعادت الخلافة الإسلامية هينها الموروثة ، وقد توفى سنة ٢٨٩ ه ٢٨٩ م .

كان حينًا بلغه أمر الدعوة إلى الفاطمي عبيد الله المهدى بالمغرب ؛ كتب إلى بني الأغلب (٢) أصحاب القيروان وأمراء أفريقية ، وإلى آل مدرار

<sup>(</sup>۱) الفاطميون الذين قاموا بالمغرب هم: عبيد الله المهدى ، وهو رأسهم وإليه ينتسبون فيقال لهم (العبيديون) تولى خلافتهم فى سنة ٢٩٦ ه ٨٠٨ م و توفى سنة ٣٣٢ ه ٣٣٨ م ثم تولى بعده ولده القائم بأمر الله نزار ، و توفى سنة ٣٣٣ه ع ٤٩ م من بعده ولده ثم قام من بعده ولده المعز لدين الله معد ، وكان دخوله مصر فى سنة ٣٦٣ ه ٣٧٣ م ٩٧٣ م ، وبها توفى سنة ٣٦٥ ه ٣٧٥ م ، وبها توفى سنة ٣٦٥ ه ٣٥٥ م .

<sup>(</sup>٢) بنو الاغلب: أسرة عربية تولى القيروان وماوالاها ملوك منهم معترفا لهم بالإمارة من الخلفاء العباسيين. وكانوا بها مستقلين مع الإقرار بسلطة الحلافة العباسية. ودؤسس هذه الاسرة هو إبراهيم بن الاغلب بن سالم بن عقال التميمي

أصحاب سجلماسة ، (۱) بمعارضة دعاة الفاطميين وقبضهم والتنكيل بهم ، وإخماد ناثرتهم ومع هذا لم يفكر في المساس بنسبهم .

غير أن الدعاة كانوا قد مهدوا السبل، وعبدوا الطرق، وأعدوا النفوس لقبول المهدى عبيدالله ، فدخل المغرب متنكرا فى زى التجار ـ وكان ذلك فى سينة ، و و ه م م فى عهد خلافة المكتنى العباسى ـ وكان الطلب يلاحقه فى كل وجه . فلما بلغ إلى سجلماسة ، هو وولده القائم ، قبض عليهما اليسع بن مدرار أميرها ، وأو دعهما السجن ... وما أن علم بذلك أبو عبدالله الشيعى صاحب الدعوة الفاطمية حتى شن الغارة على ابن مدرار وهزم جيشه ، ومن ق شمله ، واستولى على سجلماسة ، واستخلصهما من السجن .

وكانت لهم بعد ذلك وقائع وحروب وغارات ، تغلبوا فيها على ملك بنى الأغلب، وعلى من ناوأهم من أمراءأفريقية والمغرب وعلى عمال بنى العباس،

<sup>=</sup> توفى سنة ١٩٤ ه . . ٨ م فى عهد هرون الرشيد. وظلت تتنقل فى ولده إلى أن وليها آخرهم أبو مضر زيادة الله سنة ٢٣٦ ه ٩ . ٩ م وبه انقرضت درلة الأغالبة باستيلاء عبيد الله المهدى على ملكهم . وكانت هذه الأسرة من أجل الاسر التى جاهدت فى سبيل الله . ومن أشهر مآثرها غزوها صقلية واستيلاؤها عليها وعلى غيرها وضهها إلى إمارتها ، مما هو مفصل فى بطون التاريخ .

<sup>(</sup>۱) كان لخوارج الصفرية والاباضية شأن يذكر بأفريقية والمغرب. فني سنة ، ١٤ ه ٧٥٧م وقع اختيارهم على عيسى بن يزيد الاسود، وكان من الموالى ، فاختط سجلماسة وانخذها دار ملك لهم ، ثم سخطوا عليه فأرثقوه والقوا به على قنة جبل فهلك فى سنة ٥٠١ ه ٧٧٧م ثم تولى بعده ملوك من أولاده وأحفاده إلى أن كانت سنة ، ٢٧ ه ٨٨٨م حيث تولى اليسع بن المنتصر بن مدرار، وهو الذى قتله أبو عبد الله الشيعى داعية المهدى سنة ، ٢٩٦ ه ، ٩ م ثم جرت بعد ذلك خطوب وأحداث و فتن لا محل لذكرها هنا ، وقد ألم بها ابن خلدون فى تاريخه .

وفر منهم زيادة الله بن الاغلب صاحب القيروان، واستولوا على البلاد، ودانت لهم العباد، وصفا الزمان، واستتب الاس.

ولما قبض عبيدالله المهدى على أزمة السلطان في المغرب، والمعرب، والمعرب، والعرب، شوكته في أفريقية، وخضعت لنفوذه قبائل البربر، وناصرته عشائر العرب، أحس من أبي عبدالله الشيعى وأخيه صاحبي دعوته، إدلالا عليه، وتنفجا بما قاما به من نشر الدعوة، وتمهيد الدولة، ورأى منهما تمردا على أواسره، وانتمارا على منابذته والخروج عن طاعته، فلم يطق على ذلك صبرا، بل بادرهما في الحال بالتخلص منهما، وأذاقهما الموت الوحيّ، ولم يرع في جانبهما الأولا ذمة.

وقد جرى فى فعلته هذه على ماجرى عليه أبوجعفر المنصور العباسى من قبل ، فى أمر أبى مسلم الخراسانى القائم بالدعوة العباسية . وكما فعل عبدالملك بن مروان من قبلهما فى عمرو بن سعيد بن العاص .

والملك عقيم ، لا يرعى فى نثبيت أركانه ، أصرةً من أواصر القربى . ولا يقيم وزنا فى تشييد دعائمه ، لوشيجة من الوشائج والصلات مهما كانت قيمتها ، ولا يحتمل الإدلال من أى كائن مهما عظم بلاؤه وتوفرت على يديه أسباب السلطان والنفوذ ووسائل الحكم . لا فرق فى ذلك بين قريب النسب، أو نعمد السنب .

أراح المهدى نفسه من الوساوس الى أقضت مضجعه ، وكادت تكدر عيشه ، من حركات أبى عبد الله وأخيه . وبذلك تم له الأمر ، وصفا الوقت ، وأقبل عليه الخاق يبايعونه بالإمامة ، ويدعون له على منابر البلاد بالخلافة .

واختط مدينة (المهدية) واتخذها دار ملكه ، وقاعدة سلطانه ، ومبعث سطوته ونفوذه .

غير أن ماصارت إليه هذه الدولة الهتية من عظيم الشوكة ، وخطر السلطان نغص على خلفاء بنى العباس حياتهم ، وكدر عليهم عيشهم ، وأقض مضاجعهم وصارت شجّى فى حلوقهم ، وقذًا فى عيونهم ، خصوصاً بعد أن انتزع منهم الفاطميون السكثير من ولاياتهم ، وشاركوهم فى عالسكهم ، ولم يكفهم ذلك بل بثوا دعانهم فيما بقى من بلادهم ، بين الظهر والحفاء ، فدخلوا عليهم عُقر دارهم ، وتغلغلوا فى عاصمتهم ، وصار لهم فى بغداد شيعة هائلة يعتد بها ويعمل حسابها .

لم تقف همة عبيد الله المهدى عند هذا الحد ، من تكوين الدولة الفاطمية على حساب أملاك الدولة العباسية ، بل فكر وأعد العدة للاستيلاء على الديار المصرية ، وهي مفتاح الحرمين الشريفين ، وصلة ما بين القارتين ، فجهز جيشاً ضخها وسيره في أسطول لمهاجمة الإسكندرية . فاحتلها وانتشرت عساكره حتى الفيوم ، وكان ذلك في سنة ٣٠٧ ه ١٩١٤م ، ولما ترامت الأخبار إلى المقتدر العباسي في بغداد لم يتوان في إرسال الجيوش من عاصمة الخلافة ، فالتقت بحيش المغاربة وهزمته وفرقت شمله ، بمساعدة من كان بمصر من الجند ، وقال القائد المغربي حباشة في المعركة ، وذهبت فلوله إلى برقة ، وكان على ولاية مصر في ذلك الحين ، أبو منصور تكين بن عبد الله الخزري ،

ثم توالت بعد ذلك غزوات الجيوش الفاطمية على ثغور الديار المصرية المرة بعد المرة . وكان نصيبها في كل غزوة الفشل الذريع ، والهزيمة الماحقة

إما بدفع الجيوش المصرية، وإما بفتك الأوبئة والأمراض والطواعين الجائحة. وفي عهد الدولة الآخشيدية، أيام زمام الأمر في يدى كافور، وأى ذلك الخصى النابه بثاقب فكره، أن الأمر يحتاج - في ردعادية الفاطميين الى سياسة خاصة. وكان على شيء كثير من الحُنْكة والدهاء، وعلى مو اهب من وفور الحكمة ونفوذ البصيرة لاسيا أن الجيوش المصرية قد أفنتها كثرة الغارات وفرقتها توالى الحروب واستمرار المعارك في رد جيوش القرامطة وغيرها من فرق التخريب والتدمير، وعناصر الإفناء والاجتياح، به الأمراض الوافدة، والأوبئة الفاتكة. فكر كافور في كل هذا وقدر، وأدار الرأى وتبصر، وانصرف جل اهتمامه إلى أن يكفى البلاد جوائح هؤلاء المغيرين ويفل من شباة مطامعهم.

وبينا هو يضرب أخماسه لأسداسه ، حضرت أم المعن لدين الله إلى مصر قاصدة الحج إلى بيت الله الحرام فانتهز كافور هذه الفرصة المواتية ، وأكرم وفادتها وحاطها بالكثير في صنوف الرعاية والعناية ، وأفاض عليها مر ألوان البر والإكرام ما عقد لسانها عن أداء ما يجب من الحمد والشكر ولم يكتف بما شملها به من كبير العطف أثناء مقامها بمصر ، بل زاد على ذلك بأن أرسل معها إلى الاماكن المقدسة ثلة من الجيش المصرى ، ترعاها وتحفظ ركبها الفخم الذي كان مؤلفا من هودج خاص لها ، وقطار كبير من الجال يحمل أمتعتها ، ويقل حاشيتها .

ولعل هذا كان أساسا لفكرة (المحمل) التي نشأت في عهد شجرة الدر. وحصل الافتنان في تسيير ركبها في حراسة فرقة من الجيش ، وفي أبهة بالغة ، واحتفال كبير . ثم جرى العرف بعد ذلك على إرسال المحمل بحفاوة عظيمة إلى اليوم .

ولم يلجأ كافور إلى ذلك إلا لأن طريق الحيج في تلك الآونة . كان غير مأمون . فأدت السيدة أم المعز فريضها آمنة مطمئنة ، ثم عادت إلى بلادها راضية مرضية ، تذكر لكافور حسن الرعاية ، وللمصريين جميل العناية ، وتشيد بما لاقت من كرم الضيافة ، ثم تحدثت إلى ولدها المعز بكل ما شاهدت وما لقيت ، مطلفة لسانها بعظيم الشكر وجميل الثناء ، مما أثلج صدره وحل من نفسه محلا كريما ، وحفظ لكافور وللمصريين هذه اليد العالية في الكرم ، ولم ير جحدها من نبيل الشيم .

ثم والى كافور بعد ذلك إرسال الهدايا إلى المعز وخواص حاشيته ، وسعى سعيه المشكور إلى أن عقد بينه وبين المعز معاهدة صداقة وحسن جوار ، كما يصنع ودهاة السياسة في هذا العصر . فكف بذلك عدوان الجيوش المغربية ، وشل حركة الاساطيل الفاطمية ، وكسب لمصر صداقة القواد وإعجابهم ، فلم يحركوا ساكنا ، ولم ينقضوا عهدا .

وظلت هذه المعاهدة قائمة الشرائط، مرعية الاركان، ما بق الامرلكافور. فلما توفى سنة ٧٥٧هـ ٩٦٨م وانتقل الامر من بعده إلى بقايا الإخشيديين، ساءت الحال في الديار المصرية، وقام التنافس بينهم على الملك، واستحر التنافر على النفوذ، وعجز الوزراء عن إرضاء الجند ولم يتمكنوا من صرف أرزاقهم، لاضطراب تحصيل الجباية، وضياع الاموال في الفتن، فعمت الفوضى، واختل النظام، وذهب الامن، وذاع الخوف والقلق، وشمل المفوضى، واختل النظام، وذهب الامن، وذاع الخوف والقلق، وشمل

الهول والفرع، هنالك لم ير العقلاء وأهل الرأى من المصريين، مندوحة عن الاستمانة بالمعز حليف مصر فكتبوا إليه بوصف ما صارت إليه الحال من السوء، ودعوه إلى المبادرة بالحضور الإنقاذ مصر مما أصابها من الفتن، وانتشالها مما تردت فيه من أسباب الخراب والدمار.

كانت الأحوال في مصر قد ترامت إلى أسماع المعز في المغرب، فتريث إلى أن وصلت إليه رسالة المصريين بالدعوة . هنالك لم ير بدا من المبادرة إلى الإبقاذ، فجهز جيشا لجباً بقيادة جوهر الصقلي وأمده بالأموال الجسيمة، والاعتدة العظيمة، فوافى بذلك كله الديار المصرية . وإلى هذا أشار ابن هانى الاندلسي (۱) في قصيدته التي أنشدها بين يدى المعز بالمنصورية والتي أولها: تقول بنو العباس قد قضى الأمر وقد جاوز الإسكندرية جوهر أنطالعه البُشرَى ويَقدُمه النصر وقد أوفدها وزيد إلى المعقود من جسرها جسر فا جاء هذا اليوم إلا وقد غدت وأيديكم مها ومر غيرها صفر فلا تُكثروا ذكر الزمان الذي خلا فذلك عصر قد تقضى وذا عصر فلا تُحقى و واحد على الزمن،

<sup>(</sup>۱) هو أبو القاسم محمد بن هانى الآزدى الآندلسى . كانوا يلقبونه (متنبى الغرب) وهو أشعر الشعراء المغاربة بلا منازع . ولد بإشبيلية سنة ٣٢٣ ه و نبغ فى قول الشعر نبوغا لفت إليه ملوكها وأمراءها ، فكان حظيا عندهم شم رحل إلى المغرب واتصل بالمعز لدين الله ومدحه وأشاد بذكر رجاله وقواده وحظى عنده . فلما هم المعز بالانتقال إلى مصر شيعه ابن هانى وأنشده هذه القصيدة الفاخرة ، وهى من أجل شعره . شم أخذ فى الاستعداد للحاق بالمعز والعيش فى كنفه بمصر فلما وصل إلى برقة توفى هناك سنة ٢٣ هم ١٩٨ م وأسف عليه المعز أسفا شديدا .

أو القادة والزعماء الذين جاءوا من بعدهم فأنشأوا الدول؛ وشادوا المالك، في انتهاز الفرص للاستيلاء على البلاد، واهتبال الشهر لبسط النفو ذوالسلطان على الأمم، ما ساعفتهم المقادير، ووائاهم الحظ والندبير. فهذه سنة من سن الاجتماع البشرى، بل هي خاصة من خواص الظواهر الطبيعية. جرى عليها طُغاة السلف، وتأسى بهم فيها دُهاة الحلف. ولا نزال ظاهرة الأثر، بينة المعالم في دول الأرض وأمم العالم إلى اليوم. وستبق في الدنيا ما بق في الحياة إنسان يدب على وجه الثرى. لا يحول دون عملها في النفوس معاهدات، ولا يمنع من مقتضياتها محالفات. ولو أنك نظرت بعين المفكر علها برأيت أن الشرائع السهاوية على جلالها وقدسيتها، لم تقو على حل عقدتها، ولم تؤثر في خضد شوكتها، أو فل حدتها. فما ظنك بالقوانين الموضعية التي ابتدعها هذا الإنسان الناقص الملتاث ...؟

ولا يغرنك ما تقرأ في الحين بعد الحين ، أو ما تسمع في الفترة بعد الفترة ، من تلك العبارات الصهاء ، وهانيك الألفاظ الجوفاء ، التي يرددها طغاة السياسة الأوربية في العصور الحديثة كلما اتجهت أطهاعهم إلى اغتيال أمة ، أو اختداع شعب ، من كلمات (الحربة) وعبارات (الديمقراطية) وألمه العدالة) ومحدرات (الاعتراف بحقوق الشعوب في تقرير مصايرها) ولا تخدعنك تلك المنشآت التي يدعون إلى تأسيسها ، كلما حفزهم الخوف من انكشاف مراميهم ، مثل (عصبة الأمم) و (مجلس الأمن) و (هيئة الأمم المتحدة) وغير ذلك من مجالس الوزراء ، ومجامع الكبراء . فما كان هذا كله المتحدة ) وغير ذلك من مجالس الوزراء ، ومجامع الكبراء . فما كان هذا كله المتحدة ) وغير ذلك من مجالس الوزراء ، ومجامع الكبراء . فما كان هذا كله المن بدع الساسة ، وأساليب الدهاة الغالين ، اختلقوها وزيفوها على

أممهم وشعوبهم، ليجاروهم فى مطامعهم . كما انخدع بها بعض الأمم والشعوب الني لم يتهيأ لها ما تهيأ لهم من أسباب القوة الحربية - من غربية وشرقية .

وقد دلت الاحداث الاخيرة بعد الحرب الماضية ، أن تلك العبارات التي لا تزال تتردد على الالسنة الاوربية ، والمجالس أو الهيآت التي أنشئت ودعى الناس إلى الالتجاء إليها لكشف الظلامات ، وإنصاف المستضعفين من الامم والشعوب على أنها لم توجد إلا لستر مطامع الغلاة فى الاستعبار، وحجب ما يجول فى نفوس الجبائرة من اجتياح الامم المستضعفة ، والشعوب المستكينة ، ولم تكن إلا أدة لتأييد الاقوياء فى استغلال الضعفاء .

كا أوضحت الوقائع والشواهد أن الدولة القوية ، بأسلحتها المختلفة ، لا تعرف عهدا ولا ميثاقا ، ولا تقيم وزنا لعقد أو حلف ، إلا إذا كان ذلك مع دولة تماثلها فى القوة ، وتناظرها فى العدة الحربية . أما إذا كان الحلف أو العهد مع دولة دونها فى شىء من ذلك ؛ فلا يكون إلا لاستغلالها وفرض السلطان عليها ، أبت ذلك أم رضيت . مستعملة فى الوصول إلى أغراضها ومطامعها أساليب الكذب والغش والحداع والنفاق . ومن وراء ذلك القوة الغاشمة . والدول الاوربية مع هذا تزعم أنها وأممها قد بلغوا فى معارج المدنية الاوج ، وسامتوا فى الحضارة أعنان السماء .

وإذا كانت هذه الخلال التي بدت و تبدوا منهم إنما هي من ثمرات المدنية ، ومن دلائل الحضارة الإنسانية ، فلعنة الله عليها من مدنية وحضارة ، ورحم الله أزمان الحشلية السافرة ، وعهو د البربرية الظاهرة . فقد كان أولئكم المنعوتون بالبرابرة والبُداة ، أصدق في أقوالهم ، وأقصد في أفعالهم ، من

هؤلاء الأوربيين أهل المدنية والحضارة العصرية .

وقد كان الفاطميون عن جرى على السنة الطبيعية ، وعن ترسموا آثار أسلافهم فيها ، ولم يكونوا بدعا منهم فى تصرفاتهم . غير أنهم لم يعقدوا العزم القاطع على إرسال جيوشهم إلى مصر ، ولم ينتدبوا للاستيلاء على وادى النيل ، إلا بعد أن وصلت إليهم الدعوة الصريحة من المصريين ، وإلا بعد أن كتب إليهم بها العقلاء من أهل الرأى وذوى المكانة فيهم . وبعد أن فقدت الامة كل أمل فى استصلاح الحال ، واستتباب الامن والاطمئنان على الانفس والاموال والحرمات ، مما لا يمكن احتاله أوالصر عليه . وذلك من جراء الفن الى نشبت بين الامرا. الإخمه يدية على الملك والسلطان .

قد يقال: ولم لم يستنجد المصريون في هذه الحالة بالدولة العباسية، وهى أقرب إليهم، وأمس رحما، من الدولة الفاطمية! لا سيما وقد كانت لها على مصر السيادة الاسمية!؟

فأقول: إن المصريين كانوا فى تلك الحقبة أبصر بشؤونهم، وأدرى بمكان المصلحة لهم، وأعلم بما يضرهم وما ينفعهم. وقد جربوا الدولة العباسية فى كثير من الحوادث، فلم يروا منها ما كانوا يتوقعون من الخير والصلاح، بل كثيرا ما رأوا أن هَمَّ ولاة هذه الدولة كان جل ما ينصرف إلى مصالحهم الحاصة، ثم إلى ما يهمها من الجبايات والضرائب. وذلك فضلا عن أن الدولة العباسية كانت فى ذلك العهد واقعة تحت نير استبداد المتغلبين من الترك والديلم، ثم المسلاجقة بعد ذلك. فلم يكن لحلفاء بني العباس معهم من الترك والديلم، ثم المسلاجقة بعد ذلك. فلم يكن لحلفاء بني العباس معهم

حول أو طول ، ولم يكن لهم من مظاهر السلطان والنفوذ إلا اسم الحلافة. أما الآمر والنهى والتصرف المطلق، فقد كان فى أيدى أولشكم المتغلبين. يضاف إلى ذلك أن الدولة العباسية كانت تصطلى نار الفتن والاضطرابات التى كادت تكون عامة فى كل بقاع عالكها. فمن معارك بين بنى بويه أنفسهم منافسة على التغلب على بغداد ، ومن حروب لا ينادى وليدها ، مع القرامطة ، ومن وقائع لا نقف رحاها مع غيرهم من الدعاة والناجمين ، والحوارج والثائرين في أغلب الولايات .

وعلى هذا فقد كانت الدولة العباسية فى ذلك الزمن غارقة فى بحار من الدماء، وليس فى مقدورها إطفاء نائرة الفتن وانتشال مصر من الجوع والخوف، وهى تسبح فى لججمن الإضطرابات و تعالى مضض الخوف و الجوع.

طافكل هذا في خو اطر المصريين، فاتجه الرأى الصالح إلى الدولة الفاطمية، تلك الدولة الناشئة القوية، ذات الشوكة والنفوذ، ولانها الدولة الفتية التي ظهرت في عالم السياسة جامعة كل عناصر التمكين وأسباب البقاء. وعلى الخصوص لانها قامت على دعوة الاصالة العلوية، والنسب الفاطمي الكريم، والمصريون بطبيعة تاريخهم الإسلامي من أميل الامم إلى التشيع، كما أنهم أقرب المتشيعين إلى الاعتدال. فهم يحبون عليا وآل على وأبناء على، ولا يبغضون احدا من أصحاب رسول الله، ولا يفرقون بينهم في الفضل. ففيهم السنة الحسنة، وفهم التشيع المحمود. لا يحملون في كل هذا عصبية جائزة، ولا يضمرون نصية فائرة.

وكذلك كان المصريين العذر الواضح في دعوة الفاطميين لإقامة نظم

الحكم في البلاد ، لأن جيوشهم التي كانوا يعتمدون عليها في طمأنينة الأمة ، وحفظ الأمن بين الرعايا في الأوقات العصيبة ، كانت قد تفاني معظمها في رد غارات القرامطة ، ودفع عادية العادين من ذوى الفكر المقوضة ، والمذاهب المدمّرة - عن اجتياح ديارهم ، وتخريب أوطانهم ، كما اجتاحوا الكثير من ولا يات الدولة العباسية وعالكها ، وخربوا ديارها ، وأبادوا عبادها فياكان للدولة العباسية إذ ذاك من الجيوش ما يمكن الاستغناء عن بعضها لإنجاد الديار المصرية ، ولا كان لمصر من الجند والقادة ما تقوى به على رد السكينة في ربوعها ، وانتظام الأمن ونشر ألوية الأمن في البلاد .

لهذا كله مجتمعاً أو متفرقاً ، كانت دعوة المصريين للفاطميين ، والاستعانة بقوتهم ، والتدرع بحدهم وشوكتهم ، مرف الضروريات التي لا معدّى من الالتجاء إليها .

فأنت ترى أن الجيش الفاطمى الذى قاده جوهر الصقلى ، لم يزحف إلى مصر فاتحا ، ولم يجى. إليها فى هذه المرة غازيا ، ولكنه حضر مدعوًا من أهل الرأى فيها ، وذوى المكانة من بنيها . وما استجاب الدعوة إلا لإنقاذ الأمة من عوامل الفوضى ودواعى الاضطراب، التى كانت تعانبها من جراء فتن الأخشيديين وتنازعهم على الحكم، وتناحرهم على الملك .

ولوكان الفاطميون من صنف أواشكم الغزاة المخربين المستغلين ، لما بادروا عند وطء أقدامهم أرض مصر ، بتخطيط القاهرة المعزية ، وإنشاء القصور الفخمة فيها ، ولما فكروا فى وضع قواعد الجامع الأزهر وتشييد أركانه ، وذلك كله بأموالهم التى حماوها معهم من خزائن ملكهم بالمغرب .

كا انتشلوا بها الآمة من بين أنياب القحط، وبرائن الجوع والفاقة . فقد مد المعزلدين الله جوهرا القائد بالقناطير المقنطرة من الذهب والفضة، وأوصاه في سيرته السياسية والعمر انية والاجتماعية، بماكان يوصى به خلفاء الإسلام الأول قادة جيوشهم عند بعثهم وتسييرهم للشركلة الله . ثم حضر المعز بنفسه ، بعد أن تمهدت له الأمور ، على رأس جيشه المنصور . وكان فيما حمله معه إلى مصر ، خزائن الاموال الحافلة بكريم النضار .

قال أصحاب الآخبار ، ومقيدوا الوقائع والآثار : إن المعز حضر إلى مصر عمات من الجال علم اسبائك الذهب كل سبيكة في قدر رحى الطاحون، حتى إن الجل الواحد لا يستقل بأكثر من سبيكتين، ولا يقوى على حمل غيرهما . وذلك بخلاف المسكوكات التي حوتها الحزائن العديدة . ولا تسل مع هذا عما جاء به معه من الذخائر العظيمة ، والتحف الثمينة ، والأعلاق النفيسة . كما جاء برفات آبائه في صناديق لندفن في أرض الكنانة المحروسة. ومما تحسن الإشارة إليه ، أن المعز لدين الله كان على جانب عظيم من العلم والثقافة ، فقد كان متفوقا في معرفة كثير من العلوم والفنون والآداب، التي كان لها شأن في ذلك العهدكما كان متبحرًا في فقه الشريعة ، أصو لاو فروعا . وكان يجيد ، إلى جانب لغته العربية ، كثيرًا من اللغات الآخرى . لا سيما الرومية ، والبربرية ، والصقلبية ، والسودانية ، مع الوقوف على لهجاتها . ولو كان المعز من الفانحين المستغلين الجائرين ، لألحق الديار المصرية بفاعدة ملحكه بأفريقية ، ولجملها ولاية تستخل ، وضيعة تستثمر، لعاصمة دولته بالمغرب ـ شأن الغزاة والفاتحين ، والطفاة المستغلين ـ ولكنه تنكب هذه الطريقة الجائرة ، وألحق ملكه الضخم فى أفريقية والمغرب ، بالديار المصرية وجعل بلاده تابعة لمصر . وبهذا أضاف إليها ملكا كبيرا، وسلطنة مترامية الارجاء، ما كانت تحلم بها فى يوم من الآيام . وصارت بذلك « القاهرة المعزبة ، قاءدة للدولة الماطمية .

ويماحدث قبيل قدوم المعز إلى الديار المصرية - أن الشريف الحسن ابن جعفر الحسنى (۱) صاحب الحرمين الشريفين ، ثار بأرض الحجاز ، وقطع الخطبة للخليفة العباسى ، وخطب باسم المعز فى مكة ، وكنب بذلك إلى جوهر بمصر ، فبعث جوهر بأمره إلى المعز بالمغرب ، وبشره بما تم له من هذا الفتح العظيم ... قَسُرٌ المعز بذلك ، وأرسل إليه بتقليده ولاية الحرم الشريف وأعمال الحجاز . واستمرت الخطبة ، منذ ذلك الناريخ ، للفاطميين أصحاب مصر ، بالحرمين الشريفين ، إلى أيام الحاكم بأمر الله . وفى خلال هذه الفترة ، مصر ، بالحرمين الشريفين ، إلى أيام الحاكم بأمر الله . وفى خلال هذه الفترة ، منذ بالحرمين الشام والحجاز والبمن ، وخطب لهم على منابرها .

وكان الحاكم بأمر الله ، لما ولى الحلافة الفاطمية بمصر سنة ٣٨٦ هـ٩٩٦ م بعد وفاة العزيز بالله قد صدرت عنه بعض التصرفات الدالة على الشذوذ ، إذبينا تراهمن أعقل الناس ، إذا بك تلمس منه سخفا لا يجيء من مثله وكان كما قيل ،

<sup>(</sup>۱) هو أبو الفتوح الحسن بن جعفر بن محمد الموسوى الحسنى العلوى ، أحد أشراف مكة وأمراء الحجاز على عهد الدولة العباسية ، ثار فى بلاده ودعا إلى البيعة للمعز الفاطمى ، فجاءته الخلع والهدايا ومرسوم الولاية على الحجاز . ولما مات المعز حاول خلع الطاعة الفاطمية ، وادعاء الخلافة لنفسه ، غير أن الأمر لم يتم له ، ولم تنهيأ له أسبابه ، فلم يلبث أن عاود الطاعة والبقاء تحت السيادة المصرية ، وجاءه تجديد التقليد في سنة عهم ه عهدالعزيز بالله وظل في ولاية الحرمين الشريفين إلى أن توفى سنة عهم ه عهدالعزيز بالله وظل في ولاية الحرمين الشريفين إلى أن توفى سنة عهم ه ١٠٠٣م .

غريب الأطوار ، مضطرب الأحوال . وكان مع هذا على جانب عظيم من الخبث والمكر والدهاء، لا يمكن ضبط أعماله، ولا تَفَهُّم أَفِعاله، ولا الوقوف مَهَا عَلَىمِنَا بِعِ الْحَيْرِ، أو عو امل الشر. يصنع الشي. وضده ، ويصدر الأمرو عكسه. فإلى عهد الحاكم لم يكن بين الدولة المباسية ، والدولة الفاطمية شيء من العهود أو المواثيق، والانهاقات السياسية المدونة. وإنما كانت الحال بين الدولتين ، حال المتاركة والتربص . أما رعاياكل من الدولنين فلم تكن دونهم حواجز نمنع كلا منهم دخول أي بلد من بلاد إحدى الدولتين ، أني شاه ، ومتى شاء . وعلى هذا فقد كانت مصر وبغداد ، وما يليهما من البلاد، حافلة بالكثير من رجال الأمتين ، على اختلاف طبقاتهم ، وتنوع وسائلهم ومنازعهم . وقد كان الخليفة القادر مالله العباسي يضمر الشر للفاطميين منذ ولى الحلافة العباسية ولذلك اتخذ المحضر المعروف بالطعن في نسبهم وامتنع عنه الشريف الرضى وكان ذلك في عهد العزيز بالله وكذلك لما ترامت إليه أخبار الحاكم الفاطمي وشذوذه فيأطو اره، بما استشمر منه الخطورة على دولته. فأخذ يفكر في انتهاز الفرصة علَّ المفادير قد آذنت بالإدالة من الدولة الفاطمية التي لا يؤمن جوارها . فهداه التفكير إلى أن يفاجئ العالم الإسلامي بتجديد الطعن في نسبهم ، ونفيهم عن أواصر القربي بالبيت العلوى الحكريم مستنداً إلى تصرفات هذا الحاكم الشاذة ، والصراف الوجوه عنه .

## ٢ - في مقيقة النسب الفاطني :

لما فكر الخليفة القادر بالله العباسي في إعلان الطعن في النسب الفاطمي بعد أن استقر رأيه عليه ، توجس خيفة من أن يكون هدا السهم غير مأمون العاقبة ، وأن تكون هذه الفكرة غير مضمونة النتيجة ، لاسما أن

أحداً من أسلافه الذين شهدوا انبلاج فجر الدولة الفاطمية ، وظهورها في عهدهم - لم يخطر له خاطر الطفوز في نسبهم ، أو تزييف دعوتهم . مع أن هده الطبقة من الحلفاء العباسيين قد كانت من الفاطميين الأول ، في من متوالية ، وخطوب متتالية . وفوق هذا فإنها سياسة خطرة ، لان المشيعة شأناً لايستهان به في حاضرة ملكهم (بغداد) وفي غيرها من الولايات العباسية . وهم أعلم بأنسابهم ، وأحكم عناية بضبط الأصول وحفظ الفروع من أنسالهم ، والعلوبون معترفون بصحة النسب الفاطمي ، مقرون بآصرة القربي النبوية لهم . وفهم المجاهر بذلك ، كما فهم المصانع المخافت .

مرت هذه الحواطر في بال القادر ، وأخذ يوازن بين الإقدام عليها ، والنكوص عنها ، ووقع في التردد والإضطراب، بين المفنى والإحجام ... . وفي هذه الفترة كان السيد الشريف أبو أحد الحسين بن موسى ، والد السيد المرتضى والشريف الرضى، يتولى من شؤون الدولة العباسية ببغداد ، نقابة الطالبيين بالعراق ، وإمرة الحج ، والنظر في المظالم ، وغير ذلك من الأعمال الهامة . وكان ولداه المرتضى والرضى يتقلدان نيابته في هذه الوظائف كلها . فبينا الخليفة القادر العباسي في تفسكيره في شأن العزيز الفاطمي صاحب ، مصر ، وفي تقديره فيها إذا جازف في إعلان إنكار نسب الفاطميين ، أو إذا أضرب عن هذا السلاح والنظر في محاربتهم بسلاح آخر ، إذا بأبيات من الشعر ترفع إليه ، من قول الشريف الرضى ، يجهر فيها بصحة النسب الفاطمى ، ويعترف فيها اعتراقاً صريحاً لا لبس فيه ولا إبهام ، بسلامة هذا النسب من كل مغمر و والظاهر أن الشريف الرضى صنع هذه الأبيات عندما أحس بما

ينتويه القادر من مهاجمة هذا النسب الذي لم يجرؤ على الشك فيه أحد من أسلافه . وكانت الأبيات :

مَا مُقَاى عَلَى الْهُو انِ وعندى مِقُولُ صَارِمٌ وَأَنْفُ حَمِيْ وَإِبَاءٍ مُحَلِّقٌ بِي عَنِ الصَّبِم كَا زاغ طَائرٌ وَحْشِيْ وَإِبَاءٍ مُحَلِّقٌ بِي عَنِ الصَّبِم كَا زاغ طَائرٌ وَحْشِيْ أَيْ عُذَر له إلى المجد إن ذَلَّ غُلامٌ في كفه المَشْرَفِيُ أَخْمِلُ الصَّبِم في بلاد الأعادِي وبمصرَ الخليفةُ الْقَصِيُّ مَن أَبُوهُ أَبِي وَمَولاهُ مَولايَ إِذَا صَامَنِي البعيدُ الْقَصِيُ لَفَ عَرْقِي بِعِرْقِهِ سِيدَا النّاس جميعاً مُحمَد ثُ وَعَلِي النّاس جميعاً مُحمَد ثُ وَعَلِي النّا النّاس جميعاً مُحمَد ثُ وَعَلِي أَلْ بَذَلِكُ الْحَلى عِنْ وَأُوامِي بَذَلِكُ الرّابِع رِيُ وَمُولامَ وقدأُسْدرَى وَمِنْ خَلْفِهِ هِلاَلُ مُضِيُّ مِثْلُ مَن يُرْكُ الظّلامَ وقدأُسْدرَى وَمِنْ خَلْفِهِ هِلاَلُ مُضِيُّ مِثْلُ مَنْ يُرْكُ الظّلامَ وقدأُسْدرَى وَمِنْ خَلْفِهِ هِلاَلُ مُضِيُّ

فلما اطلع القادر على هذه الأبيات غضب لذلك وتملك الغيظ، وثاربه ثائر الحقد. فأمر بعقد مجلس للنظر في هذا الآمر الجلل، ودعا إليه النقيب أبا أحمد وولديه وجماعةً من القُضاة والفقهاء والأعلام، وعرض عليهم أبيات الشريف الرضى. وقال للحاجب:

قل للنقيب أبى أحمد ، قل لولدك محمد : أيَّ هُوانٍ قد أقام عليه عندنا، وأيُّ ضيم لتى من جهتنا ، وأيُّ ذل أصابه فى مُلكنا ..! وما الذي يَعمل معه صاحبُ مصر لومضَى إليه ؟ أكان يصنع إليه أكثر من صليعنا ! ألم نُولِه النقابة ؟ ألم نوله المظالم ؟ ألم نستخلفه على الحرمين والحجاز، وجعلناه أمير الحج ... ؟ فهل كان يحصل له من صاحب مصر أكثر من هذا ... ؟ ما نظنه كان يكون ، لو حصل عنده ، إلا واحداً من أفناه الطالبيين بمصر ... ؟

فقال النقيب أبو أحمد · أمّا هذا الشمر فما لم أسمعه منه ، ولارأيناه بخطه ولايبعد أن يكون بعض أعدائه بحله إياه ، وعزاه إليه . . ؟

فقال القادر: إن كان كذلك فليكتب الآن محضر يتضمن القدح في أنساب ولاة مصر ، ويكتب محمد خطه فيه . . ا

فكُتب المحضر بذلك ، وشهد فيه جميع من حضر المجلس ، ومنهم النقيب أبو أحمد وولده المرتضى . ثم حملا المحضر إلى الشريف الرضى فامتنع عن التوقيع بخطه فيه ﴿ وقال : لا أكتب ا واعتل ببعض الاسباب ...

ولما انتهى الأمر إلى القادر بامتناع الشريف الرضى وَجَمَ على سوء أضره ...
و بعداً يام صرف أبا أحمد و ولديه عما كان بأيديهم من الأعمال وكان ذلك فى
سنة ٣٨٤ه ٩٩٥ م فى عهد العزيز بالله الفاطسي و ظلوا فى حالة العزل إلى سنة
١٠٠٧ه ٣٩٤ م حيث سعى بهاء الدولة أبو نصر بن عضد الدولة بن بُويه لدى
الخليفة القادر حتى رد إليهم تلك الأعمال ، بالإصالة لأنى أحمد ، و بالنيابة لولديه
مع إضافة قضاء القضاة إلى أبى أحمد و تلقيبه بالطاهر الأوحد ذى المناقب .
غير أنه لم ينظر فى القضاء لامتناع الخليفة عن الإذن له به .

أما الحاكم فإنه حينها رفع إليه ماكان من عزل النقيب أبى أحمد وولديه بسبب الابيات التي يشيد فيها بنسبهم، لم يتردد في إرسال الامو ال الجزيلة إلى هؤلاء السادة الاشراف وغيرهم من الطالبيين. كما غمر بعض ولاة الاعمال في الدولة العباسية بالكثير من هباته ومنحه وعطاياه وكان ذلك كله تحت طي الخفاء ولم يفف دهاؤه السياسي عند هذا الحد ، بل تبادل الحدايا والنحف والصلات مع بهاء الدولة ـ وكان ملوك آل بويه جميعاً من غلاة الشيعة كما هو معروف ـ

ثم خابره في بذل مساعيه لدى القادر حتى يرد إلى النقيب وولديه وظائفهم ويعيد إليهم أعمالهم فكان ما أراد على أتم حال ، مع زيادة الإكرام والإجلال ولماً كانت سنة ٢٩٦ ه ١٠٠٦ م فوجيء القادر بخبر أقض مضجمه ، وأطار لبه، وأفقده رشده . فقد ترامى إليه أن الشريف محمد (١) أمير الحبح العراقى ، خطب للحاكم صاحب مصر ، بالحرمين الشريفين . وزاد على ذلك أن حمل الناس على القيام عند ذكر اسم الحاكم ... وأن الحاكم أعد كسوة للكمية وغالى في صنعها من القباطي المصرية البيض ، وبعث بهما صحبة الحج المصري في السنة التالية ، في كب عظيم مع أمو ال جليلة وزعت في أهل الحرمين الشر يفين . وفي سنة ٢٩٨ه ١٠٠٧م الر الشيمة في بغداد وساروا في مظاهرة صاخبة وهم يهتفون باسم الحاكم صاحب مصر ، ويقولون (يا حاكم يامنصور) وقد وقع تصادم بينهم وبين أهل السنة . وكانت فتنة كاد يُقتل فيها الشبيخ أبو حامد الإسفرايني (٢) عندما تدخل بينهما . وقد أثار ذلك حقيظة القادر فأم الفرسان من حرسه الخاص بإعادة الحال إلى السكينة ، فشتتو ا شمل الشيعة ، وأعانوا أهل السنة .

على أن الأمر لم يقف عند هذا الحد ، بل تمدّاه إلى أنْ أحد. ولاة الدولة

<sup>(</sup>۱) هو أبو الحارث محمد بن محمد بن عمر العلوى، كان نقيباً للطالبيين بالكوفة، وكان يتولى إمارة الحج . وهو من أفاضل أهل البيت وأكابرهم . توفى سنة ٢٠٠٣م

<sup>(</sup>٢) هو الاستاذ أبو حامد احمد بن محمد الإسفرايني ، كان من أعيان العلماء ، وأعلام الفقهاء ، وكان شافعي المدهب . وكانت له ،كانة جليلة في بغداد ، ومنزلة ملحوظة لدى الخلفاء العباسيين ، على أنه كان شديداً في دينه ، قويا في اعتقاده ويقينه ، ولذلك كان موضع رضاهم تارة ، وسخطهم أخرى . توفى في بغداد سنة ٢٠١ هـ ١٠١٥م

- وهو قرواش بن المقلد صاحب الموصل وما والاها - أعلن الدعوة في الموصل والأنبار والمدائن والكوفة ، للحاكم . وكان ذلك في سنة ٢٠١ ه الموصل والأنبار والمدائن والكوفة ، للحاكم . وكان ذلك في سنة ٢٠١١ م كما صنع أبوه من قبل . وكل هذا وقع بتدبير الحاكم وأمواله . وأم قرواش خطباء هدف المبلاد بالدعاء للحاكم على منابرها ، بعد أن وضع لهم صورة الخطبة وكلفهم إلقاءها على الناس في المجامع العامة . فاستجاب له أهل ولاياته ، مؤيدين له في وثبائه ، وقد بذل القادر له أمو الا صخمة لكي يعدل عن ذلك . وبعد محابرات وخطوب ، ووعد ووعيد ، وترضيات كثيرة ، واجع الطاعة .

أمام هذه المدكايد التي كان ينصب الحاكم حبائلها ، وحيال هذه الأخطار المحدقة بدولة الحذلافة الإسلامية في بغداد ، من جراء مكر الحاكم ، ولما كان المحضر الذي أمر القادر بتحريره في القدح في نسب الفاطميين ، لم يشمر ثمرته المرجوة ، بل جاء بغير المراد منه . لم ير القادر بدأ من التفكير في عمل محضر ثان ، لا ينفي فيه عن الفاطميين نسبهم الشريف ، حسب ، بل يلحقهم بنسب أحد المجوس ، أو أحد اليهو د ، كما يتضمن الطعن في عقائدهم ، ويرميهم بالكبائر التي تنفر القلوب منهم ، كالكفر والفسق والزندقة والإلحاد ، عساه يبلغ من التنكيل بالحاكم ما يشفي الغلة ، وينقع الفؤاد .

فنى سنة ٤٠٢ هـ ١٠١١ م عقد الفادر مجلسا كتب فيه محضر يؤكد فيه ننى الفاطميين عن النسب العلوى ، وينسبهم إلى أحدد كفرة المجوس ، كا يرميهم بالمروق من الإسلام ، والحروج على الشربعة المحمدية . إلى غير ذلك عما حشاه به من الأماطيل . ثم ألزم أهل المجلس بإقرار ذلك والشهادة بصحة

ما أملاه عليهم . فوقعوا مرغمين، على السماع . وفيهم بعض الأشراف ، وبعض الفقهاء .

ومضى الحال على ذلك فترة لحق فيها هذا المحضر الزائف بأخيه السابق، ولم يُحدث أثره المطلوب.

وفى سنة ٤٤٤ هـ ١٠٥٧ م إذ كان القائم بن القادر على الخلافة العباسية ببغداد ، والمستنصر العبيدى على الخلافة الفاطمية بمصر، أصدر القائم منشوراً بنى على محضر آخر وقعه فريق من الأشراف والعلماء، بالطعن فى نسب الفاطميين . وعملت منه نسخ أذيعت فى الأقطار الإسلامية .

وقد أشار ابن خلدون فى تاريخه الـكبير ج ٣ ص ٤٤٢ إلى هـذا المحضر الثالث ، كما أشار إليه المقريزى فى خططه ج ١ ص ٣٥٣ .

وقد خُدع بعض المؤرخين بهذه المحاضر، وراعتهم أسماء من وقعوها، فراحوا يذيعون تلك المطاعن ويحفلون بها. وقاتهم أن السياسة لا قلب لها ولاضمير، ومن شأمها إحالة الحقائق، وترويج الأباطيه . ومن طبيعتها التلاعب بعقول الناس، والإلحاح فى الدعايات الصالة، حتى يَعلق الزائف بالخواطر، وينفى الصحيح، وتضطرب النفوس بالشكوك. وخلف من بعد أولئكم المؤرخين خلف أخذوا ينقلون عنهم بلا بحث ولا نقد، ولا نظر فى العلل والاسباب، ولم يفكروا فى أنه ليس من السهل على مستقيم العقل، سليم الطبع من الآفات، نفى امرى عن نسبه بمجرد السماع من خصمه، أو بمن له غرض سيئ فى هذا النفى . ولا يكون ذلك إلا بعلم لاترقى إليه الظنون ، ولا تخالجه الشبهات، النفى . ولا يكون ذلك إلا بعلم لاترقى إليه الظنون ، ولا تخالجه الشبهات، ولا تحيط به الريب . كذلك ليس من الهنات الهيئات سلب أحد من المسلمين

دينه ، أو رميه بصفة من صفات الكفر ، أو الإلحاد ، أو الزلاقة ، أو المروق ؛ لمظهر خبني التعليل ، أو لمجرد اتهام عدو كاشع بغيض ، فضلا عن تجريد أسرة بأكلها ـ كالاسرة الفاطمية ـ عن الإسلام . فالغايات السياسية عكاهو مشاهد ، تبرر الوسائط وإن بعدت عن طرق العدل ، وعدلت عن سُبل الحق . وليس من شك في أد أو لشكم الأعلام الذين ذيلو اتلك المحاضر بتوقيعاتهم ، قد لُقّنوا ما برد لهم وضع أسمائهم ، مع بسط الرغبة ، وسل سيف الرهبة . وفيهم من وقع تحت تأثير الحديدة التي هم كثيرا ما يكونون على استعداد وفيهم من وقع تحت تأثير الحديدة التي هم كثيرا ما يكونون على استعداد القبولها ، لما عليه هذه الطبقة من تغليب حسن الظن ، والغفلة عن أحابيل الشهوات والمطامع النفسية ، وقصر النظر عن إدراك نوايا السوء في ستر المحائق وتزيين الأباطيل .

وما زال المولعون بإيراد الاقاصيص، يتناقلون أمر الفاطميين، مرددين المطاعن في نسبهم، مع التبرع بالمغالاة في رميهم بما يأباه الدين، وتمنع منه الشريعة . إلى أن قام سيد المؤرخين في القرن الثامن الهجرى ، المسلامة المحقق عبدالرحمن بن خلدون، وحمل على هذه المسألة بما آناه الله من علم واسع، وعقل راجح، ونظر ثاقب، ومنطق سليم . فحص الحقائق، وكشف الغطاء عن الأسباب والدوافع ، وقذف بالحق على الباطل فدمغه ، ولطم أولشكم النَّقَلَة الأغرار على وجوههم، وبرأ الفاطميين المظلومين بما رُموابه، وأبت نسبهم الشريف بما لا يحتمل الشك أو يتناوله الظن مع أنه كان قد مضى على انقراض دولتهم حوالي القرنين والنصف . . قال في مقدمته المشهورة : ومن الاخبار الواهية ما بذهب إليه الكثير من المؤرخين والانبات دومن الاخبار الواهية ما بذهب إليه الكثير من المؤرخين والانبات

..... 6 a ......

فى العُبيديين خلفاء الشيعة بالقيروان والقاهرة ، من نفيهم هن أهل البيت ، ملوات الله عليهم ، والطعن فى نسبهم إلى إسماعيل الإمام ابن جعفر الصادق. يعتمدون فى ذلك على أحاديث لفقت للمستضعفين من خلفاء بنى العباس ، تزلفا إليهم ، بالقدح فيمن ناصبهم ، وتفننا فى الشهات بعدوهم . ويغفلون عن التفطن لشواهد الواقعات ، وأدلة الاحوال ، التى اقتضت خلاف ذلك ، من تحكذب دعواهم والرد علمهم .

« فإنهم متفقون في حديثهم عن مبدأ دولة الشيعة ، على أن أبا عبدالله المحتسب لما دعا بكتامة (الرضى من آل محمد) واشتهر خبره ، و على تحويمه على عبيدالله المهدى وابنه أبى القاسم ، خشيا على نفسيهما فهربا من الشرق محل الحلافة ، واجتازا بمصر ، وأنهما خرجا من الإسكندرية في زى التجار ، و نمى خبرهما إلى عيسى النوشرى (١) عامل مصر والإسكندرية ، فسرح في طلبهما الخيالة حتى إذا أدركا ، ختى حالها على تابعهما ، بما لبسوا به من الشارة والزي . فأفلتا إلى المغرب ، وأن المعتضد أو عز إلى الأغالبة أمراء القبروان في طلبهما وبنى مدرار أمراء سجلهاسة (٢) بأخذ الآفاق عليهما ، وإذكاء العيون في طلبهما

<sup>(</sup>۱) هو الأمير عيسى بن محمد النوشرى . كان من أمراء الدولة العباسية وولانها الأكفاء وقادتها الشجعان المظفرين . تقاب فى مناصب الدولة بالولايات وقيادة الجيوش ، فكان حسن السياسة جيد الإدارة ، ولاه الحليفة الممكنفي العباسي معونة مصر فى سنة ٢٩٢ ه ثم ولاه أعمالها كلها من جنوبها إلى أقصى شمالها . كما ضم إليه النظر فى ولاية الحجاز توفى سنة ٢٩٧ ه ، ٩١ م

<sup>(</sup>٣) سجلماسة: كانت بلدة في إقليم من المفرب الأقصى إلى الجنوب الشرق من جبال درن (الأطلس) أنشأها عيسى بن يزيد الأسود رأس الآباضية، وجد الامراء بني مدرارسنة ١٠٠ ه والآن يطاق هذا الاسم على الإقليم كله، وتسمى سجلماسة الآن =

فعثر البيدع صاحب سجلماسة من آل مدرار ، على خنى مكانهما ببلده ، واعتقلهما مرضاة للخليفة .

«وهذا قبل أن يظهر الشيعة على الأغالبة بالقيروان. ثم كان بعد ذلك ما كان من ظهور دعوتهم بالمغرب وأفريقية. ثم باليمن. ثم بالإسكندرية. ثم بمصر والشام والحجاز. وقاسموا بني العباس في عالك الإسلام، شق الأُبْلُمةِ وكادوا يلجون عليهم عواطنهم، ويزيلون عن أمرهم.

ولقد أظهر دعوتهم ببغداد وعراقها الأمير البساسيرى ، من موالى الديلم المتغلبين على خلفا. بنى العباس ، فى مغاضبة جرت بينه وبين أمراء العجم (۱) وخطب لهم على منابرها حولا كاملا وما زال بنو العباس يغصون بمكانهم ودولتهم ، وملوك بنى أمية وراء البحر ينادون بالويل واكحرب سنهم وكيف يقع هذا كله لدعى فى النسب يكذب فى انتحال الأمر . . . ؟ واعتبر حال القرمطى إذ كان دَعِيًا فى أنتسابه ، كيف تلاشت دعوته ، وتفرقت أنباعه ، و طهر سريعاً على خبهم ومكرهم ، فسادت عاقبتهم ، وذاقوا وبال

= (تافللت) والظاهر أناسم (سجلهاسة) مأخوذ من لغة البربر. وأرضه حذا الإقليم في غاية الخصوبة وبها نهر جار عليه من البساتين والنخيل ما يعد بالأميال. وبين تافللت ومراكش والجزائر والسودان تجارة واسعة ، لاتكاد القوافل تنقطع منها ذاهبة آيبة في بواديها . وعلى أربعة فراسخ منها رستاق يقال له (درعة) من فرض نهرها الجارى . ويصدر عنها من أبواع الاعناب مالا يوجد مثله في شدة الحلاوة . (1) وقعت هذه المغاضبة بين البساسيرى وأبي القاسم (ابن المسلمة) وهو على ابن الحسن بن أحمد ، وكان في أول أمره من الشهود المعدلين . وكان يوصف بالثقة مع المناسيرى وأبي القاسم (ابن المسلمة) وهو على الناساسيرى وأبي القاسم (ابن المسلمة) وهو على المناسيرى وأبيل الورى . اتخذه القائم بأمم الله العباسي كانبا شم استوزره ولقبه (رئيس الرؤساء ، شرف الوزراء ، جمال الورى) وقد آلمت الحال بينه و بين البساسيرى إلى أن قتل و صلب في ذى الحجة سنة . ٤٥هه ٥٠ ١٥

أمرهم . . ! ولوكان أمر العبيديين كذلك لهرف ولو بعد مُهلة . . . او مهما تكن عند امرى من خَليقة وإن خالها تَخفى على الناس تُعلم فقد اتصلت دولنهم نحواً من ماثتين وسبعين سنة ، وملكوا مقام إبراهيم عليه السلام ، ومصلاه ، وموطن الرسول صلى الله عليه وسلم ، ومدفنه ، وموقف الحجيج ، ومهبط الملائكة . ثم انقرض أمرهم . وشيعتهم في ذلك كله ، على أثم ماكانوا من الطاعة لهم ، والحب فيهم ، واعتقادهم بلسب الإمام إسماعيل بن جعفر الصادق ، وقد خرجوا مراراً بعد ذهاب الدولة ودروس أثرها ، داعين إلى بدعتهم ، هاتفين بأسماء صديان من أعقابهم ، يزعمون استحقاقهم للخلافة ، ويذهبون إلى تعيينهم بالوصية بمن سلف قبلهم من الأئمة . ولو ارتابوا في نسبهم لما ركبوا أعناق الاخطار في الانتصار لهم . فصاحب البدعة لايلبّس في أمره ، ولايشبه في بدعته ، ولا يكذب نفسه فيما ينتحله .

والعجب من القاضى أبي بكر الباقلاني "شيخ النظار من المتكلمين المنعلم المنعلمين المنعلم المنالة المرجوحة، ويرى هذا الرأى الضعيف المنال خلك بدافع الماكانوا عليه من الإلحاد في الدين والتعمق في الرافضة ، فليس ذلك بدافع في صدر دعوتهم ، وليس مُنْتَسَبُهُم بالذي يُغني عنهم من الله شيئاً في كفرهم . فقد قال تعالى لنوح عليه السلام - في شأن ابنه - : • إنّه ليس مِنْ أهلك فقد قال تعالى لنوح عليه السلام - في شأن ابنه - : • إنّه ليس مِنْ أهلك إنه عمل الله عليه وسلم أنه عمل عمل الله عليه وسلم

<sup>(</sup>۱) هو القاضى أبو بكر محمد بن الطيب بن محمد بن جعفر ، الباقلانى . كان من كبار علماء الإشاعرة ، ومنخاصة المتكامين على هذا المذهب ، وله مواقف مشهورة فى الدفاع عنه والذب عن حياضه . حتى صار بفضله ومثابرته ، عظيم الانتشار ، كثير المستجيبين والاتباع . توفى سنة ٤٠٣ هـ ١٠١٣م

\_ لفاطمة يمظها \_ يا فاطمة آعمل فلن أغنى عنك من الله شيئا ، ومنى عَرف آمرؤُ قضية ، أو استيقن أمراً ، وجب عليه أن يصدع به : • وَآتَةُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُوَ يَمْدِى السَّبِيل ،

والقوم كانوا في مجال إظنون الدول بهم ، وتحت رقبة من الطفاة ، لتوفر شيعتهم ، وانتشارهم في القاصية بدعوتهم ، وتكرر خروجهم مرة بمد أخرى . فلاذت رجالاتهم بالاختفاء ، ولم يكادوا يُعرفون . حتى لقد سمى محمد بن إسماعيل الإمام ، جد عُبيد الله المهدى (بالمكتوم) سمته بذلك شيعتهم لما اتفقوا عليه من إخفائه ، حدرا في المتغلبين عليهم . فتوسل شيعة بني العباس بذلك عند ظهورهم ، إلى الطعن في نسبهم . وازدانوا بهذا الرأى الفائل للمستضعفين من خلفائهم ، وأعجب به أولياؤهم وأمراه دولتهم المتولون لحروبهم مع الأعداء ، يدفعون به عن أنفسهم وسلطانهم مَعَرَّة العجز عن المقاومة والمدافعة ، لمن غلبهم على الشام ومصر والحجاز ، من البربر الكتاميين شيعة العبيديين وأهل دعوتهم . حتى لقد أسجل القضاة البربر الكتاميين شيعة العبيديين وأهل دعوتهم . حتى لقد أسجل القضاة بغداد بنفيهم عن هـفا اللسب ، وشهد بذلك عندهم من أعلام الناس بغداد بنفيهم عن هـفا اللسب ، وشهد بذلك عندهم من أعلام الناس العلماء : أبو حامد الاسفراني ، والقُدوري (٢) والصيمرى (٢) ،

<sup>(</sup>١) لم يوقع الشريف الرضى إلا على المحضر الثانى بعامل الضغط و بقوة التهديد فهو غير ملزم شرعا بما جاء في هذا المحضر من افتراء.

<sup>(</sup>٢) هو أبو الحسين أحمد بن محمد القدورى. انتهت إليه رآسة الحنفية بالعراق وله في هذا المذهب آثار قيمة . توفى ببغداد سنة ٢٦٨ م ١٠٣٧ م

<sup>(</sup>٢) هو أبي عبدالله الحسين بن على العميمرى كان أحد رجال الحنفية بالعراق =

وان الاكفاني () والابيه ردى (٢)، وأبو عبد الله النمان فقيه الشيعة ، وغيرهم من أعلاد الاته بقداد في يوم شهود، وذلك في سنة ثلمتين وأربعائة ، في أيام العادر وكات شهادتهم في ذلك على السماع . لما اشتهر وعُرف بين الناس ببغداد ، وعامتها شيعة في العباس الطاعنين في هدف اللسب . فنقله الاخباريون كا سمعوه ، وأوردوه حسما وعوه . والحق من ورائه .

، وفى كتاب المعتصد ـ فى شأن عُسيدالله - إلى ابن الأغلب بالقيروان وابن مدرار بسجاماسة أصدق شاه، ، وأوضح دليال على صحة نسبهم . فالمتصد أقعد بنسب أهل البيت فى كل أحد .

• والدولة والسلطان صوق العالم، تجلب إليه بعنائع العلوم والصنائع، وتلتمس فيه صوال الحكم، وتحدي إليه ركاب الروايات والأخبار، ومانفق فيها نفق عند الكافة. فإن تنزهت الدولة عن التعسف والميل والأفن

<sup>=</sup> و تولى قضاء ربع الكرخ . و بعدّ من ثقات المحدثين . تو في ببغداد ســـــــنة ٢٣٩ هـ ٥٠٠ م عن خمس و ثمانين سنة .

<sup>(</sup>۱) هو أبو محمد عبدالله بن محمد الأسدى . عرف بابن الأكفاني . كان من أكابر أهل العلم ومن أجواد الفضلاء . قيل إنه كان مبسوط اليد على الطلاب ، وأنه أنفق من ماله الخاص مائة ألف دينار على العلماء المعسرين والطلاب . أثابه الله . تقلب في مناصب القضاء إلى أن صار قاضي بفداد . قيل إن مولده كان سنة ٣١٣ و تو في سنة معاصب القضاء إلى أن صار قاضي بفداد . قيل إن مولده كان سنة ٣١٣ و تو في سنة معادد .

<sup>(</sup>٢) هو أبو العباس أحمد بن محمد الأبيوردى أحد فقهاء الشافعية ، ومن أصحاب أبى حامد الاسفرايي . ولى القضاء بالجانب الشرقي من بغداد و مدينة المنصور . وكان يعقد حلقة للفتوى بجامع المنصور . وياتي دروسا على الطلاب والعامة بقطيعة الربيع وكان حسن الاعتقاد ، جميل الطريقة ، ثابت القدم في العلم ، فصيح اللسان ، بليغ الشعر . وقد كان مع هذا رقيق الحال يظهر المروءة ويصوم الدهر ويفطر غالبا على الخبر والملح . توفي ببغداد سنة ه٢٤ ه ١٠٠ م ودفن في مقبرة باب حرب .

والسفسفة، وسلكت النهج الامم؛ ولم تجرعن قصد السبيل، نفق في سوقها الإربر الحالص، واللجين المصفى. وإن ذهبت مع الاغراض والحقود وماجت بسماسرة البغى والباطل، نفق البهرج والزائف. والناق البصير قسطاس نظره، وميزان بحثه وملتمسه.

أقول: ولا شك في أن ابن خلدون قد أصاب شاكلة الحق فيها جاء به من استدلال على صحة الدسب الفاطمي . وفيها أورد من المعلومات ما يؤيد ما ذهبنا إليه في ذلك . فلله درّه من هذه الناحية .

غير أننا نأخذ عليه انسياقه في تيار الإشاعات الضالة التي كانت لاتزال لها بقية في أفواه المرجفين، وفي أقلام بعض كتاب زمنه المقلدين البعيدين عن مناهج التحقيق. فذكر ألفاظ الكفر والإلحاد والزنادقة، مقترنة بالفاطميين المظلومين. وهو يعلم أن رمى المسلمين بما يشمر بالمروق من الدين، من أخطر التهم التي تأباها الشريعة، ويحترمها الدين، وقد قال تعالى: « بأنها الدين عامَنُوا إنْ جَاءَكُم فَا سِقُ بِلَمَا يَ فَتبينُوا أن تُصيبُوا قَوْمًا بِحَهَالَة فَتُصبُحُوا عَلَى مَا فَعَلَمُ مُن الدين، وهو كذلك عند أهل البصائر بما يتحرج منه ذرو المرومة من الانقياء. و إذا صحت بعض الانجبار في نسبة بعض الشبه إلى أفراد من متأخرة الفاطميين، فلا يخرج ذلك عن ارتكاب بعض الآثام التي ليس متأخرة الفاطميين، فلا يخرج ذلك عن ارتكاب بعض الآثام التي ليس وهو المحاسب على عظائمها والغافر إن شاء لها ولصغائرها. وماكان لاحد أن يشتات على مشيئة الله تعالى، وقد قال في كتابه الكريم: «إن الله لا يغفِرُ بَعْفَاتُ على مشيئة الله تعالى، وقد قال في كتابه الكريم: «إن الله لا يغفِرُ المعالمة على بَعْنَ بَنْ يَشَاهُ ، ولم يشبت بصورة قاطعة أن يُشرَك به و مَا يَنْ فَا دُون ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاهُ ، ولم يشبت بصورة قاطعة أن يُشرَك به و مَا يَنْ فَا دُون ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاهُ ، ولم يشبت بصورة قاطعة أن يُشرَك به و مَا يَنْ فَا دُون ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاهُ ، ولم يشبت بصورة قاطعة أن يُشرَك يه و مَا يُنْ يَنْ يَسَاهُ ، ولم يشبت بصورة قاطعة التحريم الله يعتب بصورة قاطعة المناه الكريم و المناهة ا

أن الحاكم ١٠٠ وهو مثار هذه التهم \_ أو أن غيره من خلفاء الفاطميين على يدعو مع الله إلحاً آخر . وما تردد فى أوراق المؤرخين بما نسب إليه لا يجوز التسليم به أو الاعتباد عليه دون نظر افقد عملت فيه الأغراض الجامحة عملها الشائن . و تناوله بعض الآخباريين على طريق التندر والتملح والتفكه . ولو فرض وكان شيء من ذلك وقع من الحاكم الخلا يصح أن يخرجه من غمار المسلمين الذين قد يقع منهم بعض ما تنهى عنه الشريعة . وعلى هذا فليس من الإنصاف ولا من العدل ، ولا من الدين فى شيء ، رميه بما يشعر بردته وخروجه من حظيرة الإسلام . وما عنري إليه من دعوى الألوهية لم يقم عليه دليل صحيح ، ولم تنقل عنه ألفاظ تشير إلى إضماره شيئاً من هذا . وكل ما في الأمر أن بعض البغاة ادعى عليه الحلول . وليس له هو في هذا الآدعا. أمر ولا نهى .

ولم يكن الحاكم وحده الذي من بقوم لا يخافون الله ، فادعوا عليه مالم يأمر به الله ، ونسبوا إليه الحلول ، بل رموه بدعوى الألوهية . فقديما

<sup>(</sup>۱) من طریف ما یروی أنه کان فی دمشق رجل یصنع القطائف ، و کان یدین بالرفض ، و یغالی فی سب السلف . فبلغ أمره إبراهیم بن سعد متولی حسبة دمشق من قبل الحاکم ، فاعتزم تأدیبه ، رکان الفطائفی حینما یری هذا المحتسب مقبلا یقول له : بحق مولانا امض عنی ... ثم غافله المحتسب یو ما و جاءه من خلفه و قال له : بحق مولانا لا بد أن تنزل . و أمر بإنزاله و تأدیبه فلما ضرب بالدرة صاح قائلا : هذه فی قفا عثمان ! فقال المحتسب : أنت لا تعرف أسماء الصحابة ، و الله الاصفعنك بعدد أهل بدر . . و صفعه ثلا ثمائة و بصعة عشر . . ثم تركه فی شدة و بلغ الحاکم فی مصر خبر هذه الوقعة فبعث إلى المحتسب كتابا یشكره علی ما صنع ، و قال : هذا جزاء من ینتقص السلف الصالح . . . و کان إبراهیم بن سعد هذا المحتسب مالكی المذهب معتزلی المنحلة توفی سنة ٤٠٤ هم ۱۰۱۳

ادعى السبائية (١) على الإمام على كرم الله وجهه ، صفة الآلوهية ، حتى حاربهم على هذه الدعوى المنكرة ، ونكل بهم أشد تنكيل ، وكدلك ادعاها الروندية (٢) على أبى جعفر المنصور فمزقهم شرَّ مُمزق ، فما قال أحد إن الإمام على أو أبا جعفر المنصور يجب أن يؤخذا بدعاوى غيرهما، وأن يوصما بما هما بريثان منه . ولاسمعنا أمهما بهذا الآدعاء قد خرجا من حظيرة الإسلام . وشأن الحاكم في ذلك شأنهما . غير أن ما ادعى عليهما كان في حياتهما، وما ادعى على الحاكم كان بعد انتقاله إلى الدار الآخرة . وبعيد عن الإنصاف أن ما رمى به الحاكم من هذه الدعاوى الباطلة ، يجب أن تلق تبعتها على عاتق الأسرة الفاطمية ، فترمى في دينها بالعظائم ، وتُدفع عن نسبها الواضح، بتلك المفتريات . هذا ما لا يقول به عاقل ، ولا يؤيده شرع ، ولا يسنده دين .

وعندى أن رميهم بالمروق من الدين ، أو وصمهم بمـا يناقض الإسلام ،

<sup>(</sup>۱) هؤلاء السبائية كانوا فرقة غرر بها عبد الله بن سبأ اليهودى المعروف بابن السوداء ، وأوقعها في حبائله وصاروا من الغلاة في التشيع . ويقال إنهم انقسموا للى ١٨ فرقة .

تظاهر عبدالله هذا بالإسلام ليستطيع أن يكيد للمسلمين ويفسد عليهم عقائدهم، ويشيع فيهم من الآراء والفكر الخطرة ما يجعل بأسهم بينهم شديدا. فادعى لهم حلول الصفة الإلهية في على وجاراه عليها بعض الاغفال وفاسدى العقول ، فحاربهم الإمام على ونكل بهم وأحرقهم بالنار فانتهز ابن السوداء هذه الفعلة وقال لمن انهزم منهم: إن الإحراق بالنار لا يكون إلا لإله . وإذا فعلى إله . إلى آخر هذه الاضاليل . وكان لهذا الشيطان أثر سي ودسائس ماكرة في فتنة عثمان وكانت سبباً في قتله ، وفيا جرته بعد ذلك من الفتن والويلات على المسلمين : هلك سنة

<sup>(</sup>۲) الروندية : هم قوم خراسانيون كانوا من أتباع أبي مسلم الحراساني . وكانوا يقولون بتناسخ الارواح ، وأن أبا جعفر المنصور هو ربهم الذي يطعمهم ويسقيم . أبادهم المنصور بمعاونة معن بن زائدة يوم الحاشمية سنة ١٤١ هـ

أشد وقعا ، وأعظم تنكيلا ، وأكبر جرعا ، من نفيهم عن نسبهم العلوى . فإن الانساب ورفعتها وضَعَتَها ، لا نمت بسبب إلى رضاء الله وسخطه ، وليس لها من الاعتبار عند الله ما لها عند الناس وقد مضى حكم الله تعالى فى قوله الكريم : « إنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ آللهِ أَ تَقَاكُمْ . .

ولا شك فى أن ماروى عن الحاكم من تصرفات عليها طابع الشذوذ إنما جاء من قبل الدعاية السياسية التى تعمد إليها الدولة المتغلبة فى تشويه سمعة الدولة المغلوبة على أمرها ، وتسويد صحائف تاريخها ، فمن طبيعة الدولة الفائمة بذل كل جهد فى محر كل أثر حسن يشير إلى مجد الدولة الهاوية ، ما كان ذلك فى الاستطاعة ، ومن أساليها نسبة كل صفة تنفر القلوب من رجال تلك الدولة . وعلى هذا جرى الأيوبيون حينا تغلبوا على الفاطميين فى مصر .

وعما يضاف إلى الأدلة التي جثنا بها في صحة الدسب الفاطمي ، والتي تمزق المحاضر العباسية ، أن السيد الشريف محمد بن على بن طباطبا المتوفى سنة ١٣٠٧ م يعترف لهم بسلامة النسب العلوى ، وقد مصى على انقراض دولتهم نحو من قرن ونصف ، ويقرر ذلك في كتابه (الفخرى) فيقول : ، أول خلفائهم المهدى بالله . وهو أبو محمد عبيد الله ، بن أحمد بن إسماعيل الثانى ، بن محمد بن إسماعيل الأعرب ابن جعفر الصادق ، عليهم السلام ، ثم يقول : ، وقد روى نسبهم على صورة ابن جعفر الصادق ، عليهم السلام ، ثم يقول : ، وقد روى نسبهم على صورة أخرى ، وفيه اختلاف كثير . والصحيح أنهم علويون إسماعيليون ، صحيحو التحرى ، وفيه اختلاف كثير . والصحيح أنهم علويون إسماعيليون ، صحيحو التحرى ، وفيه اختلاف كثير . والصحيح أنهم علويون إسماعيليون ، صحيحو التحرى ، وفيه اختلاف كثير . والصحيح أنهم علويون إسماعيليون ، صحيحو التحرى ، وفيه اختلاف كثير . والصحيح أنهم علويون إسماعيليون ، صحيحو التحرى ، وفيه اختلاف كثير . والصحيح أنهم علويون إسماعيليون ، صحيحو التحرى ، وفيه اختلاف كثير . والصحيح أنهم علويون إسماعيليون ، صحيحو التحرى ، وفيه اختلاف كثير . والصحيح أنهم علويون إسماعيليون ، صحيحو التحرى ، وفيه اختلاف كثير . والصحيح أنهم عليها ، وبها خطوط مشايخ الآنصال . وهذه التي أوردتها هنها هي المحرل عليها ، وبها خطوط مشايخ

النسابين ، ثم روى أبيات الشريف الرضى التي مر ذكرها .

وهذا شهاب الدن أحمد بن فضل الله العمري ، المتوفى سنة ٧٤٩ هـ ١٣٤٨ م وكان من أكار المؤرِّدين وأوسعهم علماً ، في عهد السلطان الناصر محرر بن قلاون ، وله وضع كنابه الكبير . مسالك الأبصار ، له قصيدة في ترتيب أسماء الخلفاء ، سماها ( حسن الوفا لمشاهير الخلفا ) يقرر فيها صحة النسب الفاطمي ، حيث يقول:

والخلفاء من بني فاطمة إلى عبيد الله در فاخر أبناء إسماعيل نجل جعفر الصادق القول أبوه الباقر بالغرب مهدى تلاه قائم والثالث المنصور وهو الآخر ثم المعز قائد الجيش الذي سار إلى مصر ، ونعم السائر ثم ابنه العزيز عــــز مشها والحاكم المعروف، ثم الظاهر وبعده المستنصر الثاني الذي تلاه مستعل ، وجاء الآس وحافظ ، وظافر ، وفائز ، وعاضد ، ثم المليك الناصر (١) قالوا: لقد ساء لهم معتقداً والله عند علمه السرائر لكنما الحاكم بمن لِجَّ في طغيانه ، فكافر ، أو فاجر

فأنت ترى بما تقدم ، أن الشريف الرضى ـ وقد كان من خاصة رجال الدولة الذين تسند إليهم عظائم الأمور فيها ـ لم ير إلا إعلان الحق في نسب الفاطميين ، ولم يرعه مالاقاه والكثيرون من أهل بيته الكريم ، من التقتيل

<sup>(</sup>١) المراد بالناصر هنا: السلطان صلاح الدين يوسف بن أيوب الذي على يديه زالت الدولة الفاطمية .

والتشريد والتنكيل من خلفاء بنى العباس. ولايخدعك ماقيل من توقيعه على المحضر الثانى الذى أمر به القادر ، هو وأبوه وأخره وغيرهم من الطالبيين، فهم لم يوقعوه — إن صح ذلك — إلا تحت الضغط الشديد والإكراه بالتهديد والوعيد. والمكره - كما هو معلوم شرعاً - لا يؤخذ بما أكره عليه.

كا قرر نسبهم - بعد انقراض دولتهم - الشريف محمد بن على بن طباطبا، وابن فضل الله العمرى ، الصحيح النسب إلى عمر بن الخطاب . وماكان لامثال هؤلاء أن بقبلوا فى نسبهم الشريف دخيلا ، ولا أن يعصوا الله فينفوا عنه أصيلا . وأهل البيت أدرى بأولادهم ، وأعلم بأحفادهم ، وأضبط لفروع أنسالهم ، من سواهم . دع ماقام به قرواش بن المقلد وأبوه من قبل ، من الدعوة إلى الحاكم فى بلاده ، وهى من الولايات العباسية . وما قام به أبو الحارث البساسيرى (١) مر . الدعوة للمستنصر فى عُقر دار الخلافة بغداد ، والخطبة للفاطميين على مناس العراق حولا كاملا .

فإن البساسيرى حينها تغلب على بغداد فى سنة ٤٤٧ هـ ١٠٥٥ م ألزم الخليفة القائم العباسي أن يكتب على نفسه إشهادا بالتنازل عن الحلافة ،

<sup>(</sup>۱) هو الأمير المظفر أبو الحارث أرسلان بن عبد الله البساسيرى . كان على شحنة بغداد أيام القائم بن القادر العباسى . جرت بينه وبين الوزير ابن المسلمة منافرة بسبب حوادث الشيعة والسنية أدت إلى إعلان البساسيرى بالمذهب الفاطمي والدعاء لصاحب مصر المستنصر على منابر بغداد وولاياتها ونني الخليفة العباسى عن بغداد بعد إلزامه بالتنازل عن دعوى الحلافة ، كما ألزمه بالاعتراف للفاطميين بها . وبعد عام من ذلك حضر طغرلبك السلجوقي إلى بغداد بجيوشه وقتل البساسيرى ورد القائم إلى بغداد . وكان ذلك في سنة ١٥٤ ع ١٠٠٠ م .

وأنه ليس له حق فيها ولا لأحد من بنى العباس ، مع وجود بنى فاطمة الزهراء . وأخذ توقيع العدول بذلك عليه . ثم أخرج القائم من بغداد . وبمث بالإشهاد إلى الخليفة المستنصر بمصر ، ليعلنه على رؤُس الأشهاد .

و فضلاً عن ذلك فقد اعترف كثير من المؤرّخين بصحة النسب الفاطمى، ومنهم ابن الرقيق صاحب تاريخ القيروان (١) وغيره بمن لا ضرورة فى ذكره بعد الذى أوردناه، وبعد ما أتينا به من الحجج والإسانيد.

والخلاصة أن النسب الفاطمى علوى صحيح لا غبار عليه ، ولا يجوز لمسلم ، أو ذى مروءة الطعن فيه ، أو تلمس العلل للتشكيك في صدقه. وكل آمرى أمين على نسبه .

<sup>(</sup>۱) هو إبراهيم بن القاسم الكاتب الآفريقى . المعروف بابن الرقيق . كان من أفاضل المؤرخين وأكابر الكتاب والشعراء فى[مارة نصير الدولة باديس بنزيرى . وقدم مصر مهدية منه إلى الحاكم سنة ٨٨ - « « ٩٩ م توفى سنة ٣٩٨ ه تقديرا .

## أبتداع الفاطميين للبولد النبوي

لقد دلني البحث والتنقيب، والتحرى والآستقصاء، على أن الفاطميين هم أول من ابتدع فكرة الآحتفال بذكرى المولد النبوى الشريف، وجعلوه من الأعياد العامة في كل أمة من الأمم الإسلامية ، كما ابتدعوا غيره من الآحتفالات الدورية التي عدت من مواسمها . وكذلك صرفوا الكثير من اهتمامهم إلى إحياء ما كان معروفا من المواسم والاعياد قبل الإسلام .

فإن هذه الدولة ، بعد أن أستقرطا الأمر في الديار المصرية ، وبعد أن أزالت ماكان على مصر من سيادة للدولة العباسية ، تلك السيادة التي لم يكن لها من مظهر إلا خطبة الجمعة باسم الخليفة العباسي ، وضرب السكة باسمه أحيانا . وكان بده هذا الاستقرار في سنة ٢٥٨ هـ ٢٩٩ م فبعد أن أنشأ جوهر قائد جيوش المعز لدين الله ، القاهرة المعزية ، وشيد بها القصر الشرقي الكبير ، وأنول القبائل التي كان يتألف منها جيشه في أماكنها التي اختطها لكل قبيلة حول القصر ، حضر المعز في جيوشه الجرارة ، ومواكبه الغفيرة ، وأمواله الوفيرة ، وتوابيت آبائه الحاوية لرفاتهم ، ونزل قصره في سنة ٢٩٦ هـ ٢٩٧ م .

وبعد أن قبض بيده على مقاليد الحكم وأزمّة السلطان في مصر . بعــد هذا كله . شرع في تمهيد شؤون الدولة ، وتثبيت أركامها . ولمــا استقر له

من ذلك ماأراد ، أخذ يفكر في الوسائل الكفيلة باستمالة القلوب ، وامتلاك النفوس، واستثارة العواطف، حتى تألف الأقمة المصرية تصرفات هـذه الحكومة الجديدة وترضى عن سياستها في إدارة البلاد . ولما كانت الميول العامَّة لطبقات الأمَّة المصرية متجهة إلى حب آل بيت الرسول ، مع الاعتدال في التشيع لهم ، وكان الفاطميون من فروع هـذه الدوحة المباركة . رأى المعز لدين الله أن أقرب الأسباب للوصول إلى أغراضه من هذا ألميل العام الالتجاء إلى الأمور التي تمتُّ بصلة إلى المظهر الديني ، فهداه تفكيره إلى أن يقرّر إقامة مواسم حافلة ، وأعياد شاملة ، في مواعيد مقرّرة ، وأيام مَقَدَّرَةً . رُكَانَ مِن أَوْلِهَا وأجلها وأفضلها . الاحتفال بذكوى المولد النبوي الشريف. فنهضت الدولة بأعبا. هذا الآحتفال، وافتنت فيه، وحشدت له واتجهت في أهدافها الصالحة إلى أن يعم الناس في أيام هذه الذكري الكريمة ولياليها ، صنوفُ الخيرات ، وأن تشملهم ضوافي المبرات . لاسيا وقد كانت البلاد في تلك الحقبة ، واقعة في محنة مجاعة ، وفي أزمة قحط . فوزعت الاموال على الناس كافة ، وعمهم الإحسان باختلاف طبقاتهم ، ومنح أهل الستر منهم سيّ الصلات ، وأُوثروا بالعطايا والحبات ، ووزعت فيهم الهدايا والنفحات . كما تبارى أعيان الدولة ، ووجوه الآمة ، في إقامة الزينات ، وصنائع الولائم والمـآدب، وإسداء الصدقات والعوارف، وتلاوة القرآن الكريم في المساجد الجامعة ، والزوايا والرُّ بط وأماكن العبادة ، وذكر الله ، والصلاة والسلام على خيرة خلق الله محمد صلى الله عليه وسلم . وكان من جمال المظهر ، وتمام الحشد لإحداث الأثر ، تسيير المواكب الفخمة ، في

نظام من الكواكب البهجة . فن كوكبة من الجند الفرسان بأعلامهم وطبولهم وأبواقهم ، إلى كوكبة من الجند الرجالة ببنودهم ورهجانهم ، إلى حشود الاهالى بنظام حسب طبقاتهم ، ومقتضى حرفهم وصناعاتهم . يتقدم ذلك كله قضاة الدولة ودعانها، وأهل الرأى فيها . إلى أن تبلغ الغاية المقصودة ، في جلال وجمال .

وعلى هذه السنة الحميدة التي سنها المعز لدين الله ، جرى أو لاده من بعده وأحفاده . وتلبيت الامم الإسلامية في مشارق الأرض ومفاربها ، إلى هذا المظهر الديني الجميل ، والتفتت إلى هذه الفكرة الحكيمة ، والبدعة الحسنة فاقتدى ملوك الدول الإسلامية في بقاع الارض بصنيع خلفاء مصر ، وسنوا القيام بالاحتفال بهذه الذكرى الكريمة ، وبذلوا في سبيل العناية بها كل مرتخص وغال ، وعملت كل أمة مافي طوقها لإظهارها بأجل المظاهر اللائقة باسم صاحبها عليه الصلاة والسلام .

وكان أكثر الامم عناية بهذه الذكرى ، والاحتفال بها ، والاحتشاد لها م بعد مصر ـ الشام والجزيرة ، والموصل ، والبين ، وأفريقية ، والمغرب ، والاندلس ، وجروا فى ذلك على الاوضاع التى ابتدعتها الدولة الفاطمية بمصر مع كثير من التصرف والافتنان فى الكيات والكيفيات .

وفى سنة ١٠٩٥ه ١٠٩٥م كان على دست الخلافة الفاطمية ، المستعلى بالله وكان على وزارته ، الأفضل شاهنشاه بن أمير الجيوش بدر الجمالى . وكان مستبداً بأمور الدولة دون الخليفة ، قابضاً على أزمة الشؤون فيها . وكان مع هذا يتسنن ، ولايدين بمذهب التشيع . فأمر بإبطال الاحتفال بالموالد الاربعة

وهي: المولد النبوى ، ومولد الإمام على ، ومولد السيدة فاطمة الزهراء ، ومولد الإمام الفاطمى الحاضر . فأبطلت الدولة هدده الموالد ، وأغفلت الاحتفال بها إلى حين .

غير أن الناس كانوا في مصر وما جاورها من الأقطار ، يقيمون من بين هذه الموالد ، معالم الإحتفال بذكرى المولد النبوى ، جرياً على العادة التي الفرها ، من تلقاء أنفسهم ، دون دافع أو حافر . وكانوا يحتشدون له احتشاءاً شعبيا ذا روعة وجلال . وذلك لأن لاحتمال بهذه الذكرى الكريمة كان قد أصبح عند عاممة الناس من السنن الواجبة التي لا يصح إغفالها ، ومن المتقاليد المحببة التي لا يلبغي إهمالها ، ومن العادات الطيبة التي لا يجوز التقصير فيها . وكان رجال الدولة يتغافلون عنهم ، ويغضون النفار عن تصرفاتهم ، ولا يحاولون إزعاج أحد يقوم بذلك: لأنهم لم يقبلوا أمر الإبطال إلامكر مين . ولما آلت الحلافة الفاطمية إلى الآمر بأحكام الله في سنة ١١٠٢٥م وكان عببا إلى الناس ، قريباً من قلوبهم ، وقد توسم فيه رجال الدولة وأعيانها دلائل الخير وعلامات الصلاح ، وأحسوا منه الرغبة في الاتجاه وأعيانها دلائل الخير وعلامات الصلاح ، وأحسوا منه الرغبة في الاتجاه أعو ما فيه إرضاء الآمة وإسعادها وإبلاغها آمالها . لذلك فكر الاستاذون (١)

<sup>(1)</sup> كان فى القصر الفاطمى طائفة من أكابر الرجال يقال لهم : الاستاذون المحنكون وهذه الصفة جاءتهم إما من أنهم كانوا يلبسون العبائم و يجالون أحد طرفيها مازا من تحت الذقن والفك . وهكذا كان لبس العمائم عندهم . وإما أنها جاءتهم من الحنكة والدربة والفطنة لما يراد منهم فى خدمة الحليفة وإنفاذ أو امره . وكانوا يتولون فى القصر أعمالا جليلة . منها أن كبيرهم كان يتولى شد التاج على رأس الخليفة ، وكان له فى ذلك مهارة خاصة . وكان منهم صاحب الرسالة يحملها عن الحليفة إلى الوزير أو أحد كبار رجال الدولة . ومنهم متولى بيت المال . ومنهم حامل الدواة للخليفة \_

وشيوخ دار الخلافة ووجوه الملة، وكبراء الدولة، من القضاة والقادة والدعاة، في القيام بأمر تجديد الرسوم التي جرى عليها نظام دار الخلافة ، واستثناف الحفاوة بتلك الحفلات والموالد الملغاة ، وإعادتها إلى سابق عهدها . فأخذوا يتحدثون إلى الخليفة الآمر في شأنها ، وصاروا مرددون على مسامعه ماكان لها من شأن في مظاهر الخلافة وجلال الإمامة ، وماكان ينجم عنها من فوائد جمة ، وساسة حكيمة ، وتدبير موفق . وكل ذلك يعود على الدولة بالسمعة الحسنة ، والدعاية النافعة ، وامثلاك قلوب الشعب ، بمجاراة ميول الأمة . كما يعود ذلك على الناس بالخير الجزيل ، والبر الشامل . وظلوا يحسنون له معارضة الوزير في إبطالها ، ويحرضونه على إلغاء ذلك الأمر الجائر . ويبينون له ما في ذلك من إحياء لشعائر الدولة ، لا سيما وإن رسوم الحلافة الني استنها أسلافه الصالحون، يجب أن تسير في طريقها الواضح، وأن تتجه نحو جهتها الصالحة . وما زالوا به حتى استجاب لهم ، وأمر بإعادتها إلى ما كانت عليه، وإقامتها على الرسوم التي درج عليها من تقدمه من أهل بيته . ودقت بذلك البشائر في أنحاء المملكة ، واستقبلت الآمة هذا الاس بمظاهر السرور والآبتهاج .

على أن ذلك لم يوضع فى نصاب النفاذ إلا بعد اغتيال الوزير الأفضل ابن أمير الجيوش، وإسناد منصب الوزارة إلى المأمون البطائحي.

فنى يوم ١٣ من ربيع الأول سنة ١٥ه ١١٧هم صدر المرسوم الآمرى

<sup>=</sup> ومعه الأقلام الحاصة . ومنهم متولى شؤون القصر . ومنهم متولى أمور الاقارب ومن تربطهم بالخليفة روابط النسب والصهر .

بإطلاق الجوارى الخاصة بالصدقات ، والتي جرى عليها الرسم فيها مضى . فكانت : ستة آلاف درهم ، وأربعين صيلية فطرة ، وأربعيائة رطل حلاوة ، وألف رطل خبز . وذلك غير السكر ، واللوز ، والعسل ، والشيرج . وأن يغرق من ذلك على المتولين ، وسدنة المشاهد ، وغيرهم من الفقراء . وكان يتولى توزيع هذا كله : سناه الملك ابن ميسر (۱)

وذكر تتى الدين المقريزى عن ابن الطوير ، (٣) أن الرسم كان فى الموالد الستة التى هى : مولد النبى صلى الله عليه وسلم ، ومولد أمير المؤمنين على ابن أبى طالب كرم الله وجهه ، ومولد السيدة فاطمة ، ومولد ولديها الحسن والحسين عليهم السلام ، ومولد الخليفة الحاضر \_ وكان من عادة الخليفة أنناء هذه الموالد والآحتفال بها ، يجلس فى المنظرة القريبة من الأرض ، لإطلاق الأموال ، وملاحظة توزيعها فى مستحقيها . وكانت هذه المنظرة قبالة دار خفر الدين جهاركس (٣) والفندق المستجد .

<sup>(</sup>۱) هو القاضى سناء الملك عبد الله بن محمد بن ميسر - كان من أعيان الدولة وذوى الرأى فيها ـ تولى القضاء بمصر سنة ٢٦٥ ثم سنة ٢٨٥ ثم غضب عليه الخليفة الحافظ عبد المجيد فنفاه ، ثم قتل سنة ٥٣١ ه ١٢٧ م .

<sup>(</sup>٢) هو أبو محمد عبد السلام المرتضى بن محمد الطوير الفهرى القيسرانى الكاتب المصرى . كان من أكابر المكتاب وأفاضل المؤرخين ، له كتاب ونزهة المقلتين في أخبار الدولتين الفاطمية والصلاحية ،

<sup>(</sup>٣) كان الآمير فخر الدين جهاركس من ولاة الدولة الآيوبية وقادتها ورجالها المعدودين. وكان رأس الصلاحية. ولاه العزيز عثمان بن صلاح الدين استادارا (ناظر الخاصة) ثم تقلب في الولايات الجليلة فأحسن القيام بشؤونها. وفي سنة ٥٩٢ أنشأ داره العظيمة وقيساريته الشهيرة بخط بين القصرين بالقاهرة. توفي سسنة ١٢١٢ م.

قال: فإذا كان اليوم الثاني عشر من ربيع الأول، تقدم [الخليفة] بأن يعمل في دار الفطرة : عشرون قنطارا من السكر اليابس، حلواء يابسة ، من طرائفها ، وتعدَّى في ثلثمائة صينية من النحاس ، وتفرق تلك الصواني في أرباب الرسوم من ذوى المراتب ، وكل صيلية في قوارة (١) ويبدأ ذلك من أول النهار إلى ظهره. فأول أرباب الرسوم: قاضي القضاة ، ثم داعي الدعاة ـ ويدخل في ذلك القراء بالحضرة ، والمتصدرون بالجوامع بالقاهرة ، وقومة المشاهد \_ فإذا صلى [الخليفة] الظهر ركب قاضي القضاة والشهود بأجمعهم إلى الجامع الازهر ، ومعهم أرباب تفرقة الصوانى . فيجلسون مقدار قراءة الختمة الكريمة . ثم يُستدعى قاضى القضاة ومن معه - إن كانت الدعوة إليه - وإلا حضر الداعي ومعه نقباء الرسائل. فيركبون ويسيرون إلى أن يصلوا إلى آخر المضيق من السيوفيين (٢) قبل الابتدا. بالسلوك بين القصرين. فيقفون هناك \_ وقد سُلكت الطريق على السالكين من الركن المُخَلَّق ، ومن سويقة أمير الجيوش عند الحوض هناك ، وكنست فيها بين ذلك ورشت بالمهاء رشا خفيفًا . وفرش تحت المنظرة [التي يجلس فها الخليفة] بالرمل الأصفر \_ ثم يستدعي صاحب الياب من دار الوزارة \_

<sup>(</sup>١) القوارة : صحفة خزفية متسعة قريبة القاع . وهي معروفة عند عامة المصريين إلى الآن .

<sup>(</sup>٢) كانت المدرسة السيوفية التي نسب إليها هذا المكان ، أول ما أنشئت ، قصرا في بناه الوزير المـأمون البطائحي ، ثم استولى عليه الوزير عباس ، فعرف بقصر عباس . ثم جعلته الدولة الأيوبية مدرسة للأحناف ، ثم عرفت بعد ذلك بالمدرسة السيوفية . وتعرف الآن بمسجد الشيخ مطهر . وهي على رأس الشارع الذي كان يسمى بشارع الجواهرجية المؤدى إلى خط بين القصرين إلى باب الفتوح .

ووالى القاهرة [في أثناء ذلك] ماضٍ وعائد لحفظ [النظام] ذلك اليوم ، ومنع الزحام \_ على نظر الخليفة \_ فيكون برور صاحب الباب من الركن المُخَلِّق (١) هو وقت استدعاء القاضي ومن معه من مكان وقوفهم ، فيقربون من المنظرة ، ويترجلون قبل الوصول إليها بخطوات . فيجتمعون تحت المنظرة ، دون الساعة الزمانية ، بسمت وتشوف ، لانتظار الخليفة . فتفتح إحدى الطاقات [من المنظرة] فيظهر منها وجهه وما عليه من المنديل ، وعلى رأسه عدة من الاستاذين المحنكين وغيرهم من الخواص منهم ، ويفتح بعض الاستاذين طاقة ويخرج منها رأسه ، ويده اليمني في كمه ويشير به قائلا : أمير المؤمنين يرد عليكم المسلام . فيسلم بقاضي الفضاة أولا بنعوته ، وبصاحب الباب بعده كذلك ، والجماعة الباقية جملة جملة ، من غير تعيين أحد . ثم يستفتح قراء الحضرة بالقراءة ، ويكونون قياماً في الصدر ووجوههم إلى الحاضرين وظهورهم إلى حائط المنظرة . فيقوم خطيب الجامع الآنور ، المعروف بجامع الحاكم ، فيخطب كما يخطب فوق المنبر إلى أن يصل إلى ذكر النبي صلى الله عليه وسلم ؛ فيقول : وإن هذا يوم مولده إلى مامن الله به على ملة الإسلام من رسالته . ثم يختم كلامه بالدعا. للخليفة . ثم أيوَ خَّرُ . ويقدم خطيب الجامع الأزهر ، فيخطب كذلك ، ثم خطيب الجامع الأقر ، فيخطب كذلك .

<sup>(</sup>۱) كان موضع الركن المخلق تبجاه حوض جامع الآقر . وقيل له الركن المخلق لما زعموا من أنه فى سنة . ٦٦ هكشف فى موضعه حجر مكتوب عليه (هذا مسجد موسى عليه السلام) فخلق بالزعفران ، فسمى من ذلك التاريخ الركن المخلق . ومكامه الآن يقم بالزاوية البحرية الغربية للمنزل رقم ١١ بشارع التمبكشية تجاه دورة مياه الجامع الآقر ، وبأسفل هذا المنزل مسجد قديم هو الذي كان يعرف بمعبد موسى ،

والقراء فى خلال خطابة الخطباء يقرؤن . فإذا انتهت خطابة الخطباء [وقراءة القراء] أخرج الاستاذرأسه ويده فى كمه من طاقته ، ورد على الجماعة السلام . ثم تُغلق الطاقتان ، فينفض الناس .

وعلى هذه الرسوم ، وها تيك القواعد، مضى الاحتفال بذكرى المولدالنبوى الشريف طوال عهد قيام الدولة الأيوبية .

## ٤ — في التنوير ببعضه مآثر الدولة الفاطمية :

أما حظ مصر وبمالكها من مآثر دولة الفاطميين فقد كان حظا عظيا، وكان نصيبها من عنايتهم وافرا؛ إذا قيس ذلك بما كان لغيرهم بمن تقدمهم أو تأخر عنهم وكان من أو ائل فضلهم على مصر أن استردت استقلالها الذي كانت حصلت عليه بفضل أحمد بن طولون ، ثم فقدته فترة قصيرة حينا احتلت الجيوش العباسية مصر في أواخر عهد الطولونيين بقيادة محمد بن سليان الكاتب ، فاستقلت بواسطة الفاطميين استقلالا غير مشوب بشائبة ظاهرة أو خفية ، وكان انفصالها عن تبعية الدولة العباسية انفصالا لارجعة بعده ، وليس هذا حسب ؟ بل وسعوا من سلطانها ، وأضافوا إليها غيرها من المالك في أفريقية والمغرب ، كما افتتحوا باسمها كثيرا من المالك التي كانت تابعة لبغداد في آسيا وغيرها ، ولم يتركوا للعباسيين من النفوذ إلا كانت تابعة لبغداد في آسيا وغيرها ، ولم يتركوا للعباسيين من النفوذ إلا مالا يكاد يبعد عن بغداد بكثير ، من البلاد المجاورة .

وبفضلهم ، وشدة يقظتهم ، واستحكام أمرهم ، تدفقت الاموال على الديار المصرية من الشرق والغرب ، ومن الشمال والجنوب ، وعم الرخاء سكان الوادى ورعايا الخلافة المصرية جميعاً . و نَعم الناس بموفور خيراتها ،

وقويت شوكة الخلافة فيها حتى هادنتها الدول، وسالمها المهالك. وعظمت سطوة جيوشها، فوقفت فى وجوء المغيرين من القرامطة وغيرهم من أهل التنزّى، وردت جحافلها مطامع الروم، كما صدت حملات الصليبين الأولى. وقد بلغ من شدة بأسهم، وقوة بطشهم، أن أمبراطور القسطنطينية أرسل مراكبه إلى ساحل القدس تحمل رسله إلى العزيز بالله بن المعز، ومعهم تقادم عظيمة، وهدايا جليلة، وقد جاؤا إلى مصر لعقد مهادنة بين الدولة الفاطمية، ودولة الروم بالقسطنطينية. فعقدت الحدنة وكان من شروطها إلزام الإمبراطور بإطلاق جميع من فى مملكته من أسرى المسلمين، وأن يخطب فى جامع القسطنطينية باسم خليفة مصر، فى كل جمعة. وأن يحمل إليه من نفائس أرض الروم وأمتعتها ومصنوعاتها الجيدة، ما يفترض عليه. فكان للعزيز ما أراد. وجعلت مدة الحدنة سبع سنين.

والحق الذي لامراء فيه أن الدولة الفاطمية كانت من خيرة الدول الى قامت بالديار المصرية . وبما يجب إثباته لها من فضل أن الحاكم ـ على مانسب إليه ـ كان أول من أنشأ بمصر دارا للكتب وكان يطلق عليها اسم : (دار الحكمة) ، أو (دار العلم) . وحشدها بالآلاف المؤلفة من الكتب والاسفار فى عنتلف المعلوم والفنون والآداب . وأنت إذا أنعمت النظر في سيرة هذه الدولة ، وكنت بريئاً من الهوى ، لا يسعك إلا أن تعترف بأن حسناتها تربى على ما قد ارتكب بعض رجالها من سيئات ... ومن ذا الذي ما ساء قط ... ؟ وحسمك هذا ...

وأما ماكان من شأنهم في التشيع ، مهما غولي في وصفه ، فلن يزحزحهم

عن الإسلام قيد أنملة ولا يغتر في وجه سلامة اعتقادهم بوحدانية الله تعالى، وبرسالة نبيه الكريم، وقيامهم بما فرضه عليهم الدين. وذلك فضلا عن أن أكثرهم كان على جانب عظيم من المعرفة بسياسة الملك ، والبراعة في أساليب الحكم، والقدرة على حفظ ناموس الدرلة وحماية الملة ، والبعد عن إرهاق الامة بما لا طاقة لها به ، أو استغلال الشعب بما يعجز عنه.

وبعد: فللدول ، كما للأفراد ، أعمار محدودة ، وأزمنة معدودة . فتى تقدم بها الزمن ، ودب فى كيانها دبيب الشيخوخة ، وتوكأت على رميح الهرم ، وآذنت بالزوال ؛ تهيأت لها أسباب التلاشى والآضمحلال ، وانتابتها عوامل التدكك والآحلال . « وَاللهُ يَرِثُ الْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَهُوَ خَيرُ الْوَارِثِينَ ، .

وقد أجمل الفقيه عمارة اليمي (١) الشاعر المشهور مآثر هذه الدولة في قصيدته البارعة التي رثاها بها بعد زوالها على يد صلاح الدين الآيوبي، وكانت سببا في قتله . وأولها :

<sup>(</sup>۱) هو أبو محمد نجم الدين عمارة بن على الحدكمي المذحجي اليمني . ولد بتهامة وبها تعلم ثم رحل إلى زبيد ، ثم قدم مصر برسالة من أمير مكة إلى الفائز الفاطمي فتلقاه الوزير طلائع بن رزيك وأكرمه ، وبالغ الفاطميون ورجال الدولة في الحفاوة به فانطلق لسانه بالدعاء لهم والثناء عليهم ، ومدحهم بقصائد أجاد فيها وأحسن . وأقام مصر في كنفهم إلى أن دالت دولتهم . فرثاهم وافتن في الثناء عليهم وذكرهم بكل خير . ثم حمله الولاء لهم على التآمر معجماعة من أشياعهم ، على الثورة ضد الآيوبيين ، فقبض عليه وصلب فيمن صلب من جماعته . وكان من أفاضل الكتاب وأمائل الشمراء ، وثقات المؤرخين . وله في ذلك كتب قيمة . توفي سنة ٥٦٥ م ١١٧٤ م .

#### -- VT -

رَميتَ يادهرُ كَفَّ الْجَــد بالشلل وجيدَه بعد حسن الحَلْي بالعَطَل سعيتَ في منهج الرأى العشور فإن قدرت من عثرات الدهر فاستقل جدعت ما رنك الآقي فأنفك لا ينفك ما بين قرع السن والحنجل هدمت قاعدة المعروف عن عجل سُقيت مُهلا، أما تمشى على مَهَل لهني ولهف بني الإمال قاطبة على فجيعتنا في أكوم الدول إلى آخره وهي طويلة ومشهورة واكتفينا بهذا القدر منها .

# عصر الدولة الأيوبية

## ١ - في مجمل أحوال هذه الدولة:

إذا صرف الإنسان نظر التفكير فيا صنعه السلطان صلاح الدين الآيوبي في الخليفة العاصد آخر خلفاء الفاطميين بمصر ، وفيمن بق من أعقابهم وسلائلهم ، أد من يمت إليهم بسبب ـ من الإبادة رالتشكيل ، والآعتقال والتشريد ، للآستيلاء على ملك مصر وانتزاعه من أيديهم ، والآستثثار به درجم - وانجه الإنسان بتفكيره إلى ماكان لهذه الدولة الآيوبية من آثار في الإسلام مذكر فتشكر ، ومن مواقف عاجدة في الذب عن حياض الدرلة المصرية ، والذياد عن كيان الأمة الإسلامية ، رأى لها من الفضل في ذلك ماقديسي معهما تقدمه من نقص فيا أشرت إليه . و «إن الحسنات يُذهبن السيئات ، وقد كتب المستشرق (بكر) خلاصة موجزة فياكان عليه الآيوبيون من حلال صالحة ، وصفات حسنة ، كما أشار إلى ما أدوه للشرق الإسلامي ، من خلال صالحة ، وصفات حسنة ، كما أشار إلى ما أدوه للشرق الإسلامي ، من حلال صالحة ، وصفات حسنة ، كما أشار إلى ما أدوه للشرق الإسلامي ،

كان الأيوبيون ـ فى جملتهم ـ ظاهرة هامة فى بمالك الإسلام . فقد جمعوا ماكان مبعثرا من مملكة الفاطميين ، وأضافوا إليها دويلات الآتابكة بالشام . ثم كونوا من ذلك كله قوة واحدة مركزة تمكنوا بها من الوقوف فى وجه الصليبين ، وقد أنجبت على الاسرة عددا يذكر من الشخصيات فى وجه الصليبين ، وقد أنجبت على الاسرة عددا يذكر من الشخصيات القوية ، والأبطال الافذاذ ... فصلاح الدين أشهر من أن يُعرَّف ،



السلطان صلاح الدين الأيوبى

صفحة ٤٧

ثاريخ الاحتفال بالمولد النبوى

https://ataunnabi.blogspot.com/

Hith Well Grain

وأجل من أن يشار إليه وكان العادل والكامل من أعاظم الملوك وأكارهم و وليس من العدل أن يقال : إن الأيوبيين كابوا دون الصليبين فى الفضائل والمزايا الحربية . بل من الإنصاف أن يقال : إنهم كانوا يتفوقون عليهم في هذه الصفات : حتى لقد استحق كثير منهم لقب (شيفاليه) فارس .

وقداً بق لنا الدعركثيرا من المؤلفات القيمة ، وصلت إلينا حافلة بالمعلومات المفيدة عن مناصب ذلك المهد ، وعن النشاط العظيم الدى بدا منهم عند مانهضوا بأعباء الإدارة فى أنحاء المملكة . فقد علمنا منها أنهم كانوا مَعنيون بشؤون الزراعة ، ووسائل الرى ، كاكان لهم اهتمام كبير بالنجارة والتمهيد لرواجها بتأمين السبل ، وفي عهدهم عُقد كثير من المعاهدات بينهم وبين بعض المعالم الدول الأوربية ، ولا تزال و ثائق بعضها مو جودة فى خزائن بعض الممالك الله الآن

أما القوة الحربية في المملكة المصرية ، فقد كانت تقوم على جيوش مؤلفة من المماليك المسترقين . وكان النظام الإقطاعي يعتمد على إقطاع الأرض مع خراجها . وذلك على خلاف ماكان عليه في أوربا . ولما كان أكثر العب، الحربي ملقى على عواتق أولئكم المماليك ، فقد أخذ نفوذهم في الازدياد ، وسطوتهم في الانساع ، حتى لقد بلغ بهم الأمر إلى أد تنادلوا بعض الأمراء من مو الهم .

وبما تميز به العهد الآبوبى أنه كان عهد لون جديد من ألوان الثقاءة . فقد أخذوا فى مصر يمثلون دور رد العمل الذى بدأه السلاجقة . وعلى أيديهم انبعثت آثار الشرق الغابرة ، الى تبدت فى إحداث فن جديد فى العارة . وفى أوصناع جديدة فى عادات القصور ، وفى تغيير الآلقاب ، كما دخل على نظام الإقطاع تطور جديد فى وضعه التركى .

على أن هذا التفاور في الثقاءة لم يلبث أن صار ذا أهمية كبرى ، إذ تأثر به إلى حد بعيد المدى ، غربي أوربا . وذلك بما حله إليه العائدون من الحروب الصليبية وفي الاستطاعة الوقوف على كثير من العادات والقواعد والتقاليد في أوربا ، المستعارة من هذه الثقافة الشرقية . وكذلك النظم الحاصة بتعاليم الفروسية ، فإنها تُمتُ بأمتن الوشائج إلى أصول نظم الفتوة في الدولة الايوبية وقد جرى المماليك على التقاليد الايوبيسة ، فلم يغيروا في أول الام شيئا مما ورثوه من ثقافة أسلافهم في ملك مصرحتي إنهم حافظوا على ألقابهم فأضفوها على أنفسهم متحدين مها .

هذا تعربب ماكنبه ذلك الباحث المستشرق ( بكر ) وهو على الجملة لابأس به ، أما على التفصيل ففيه مواضع جديرة بالنقد والغظر .

# ٢ - في صنيع الايوبيين بالرسوم الفاطمية

كان بدء استيلاء الآيوبيين على الديار المصرية ، وإنشائهم الدولة الآيوبية فيها ، في عهد الخليفة الفاطعي العاضد ، الذي كان لسوء حظه ، وفأل لقبه ، آخر الخلفاء من بني فاطمة . فإنه لما تمكن صلاح الدين يوسف بن أيوب من القبض على زمام الآمر والنهي عند ماعيفه العاضد وزيرا له ، أظهر الاستبداد بالآمر ، وعمل على عوليهم الخليفة الفاطمي من خطبة الجمعة ، وإثبات المرابع مكانه . وكان إذ ذاك الملقب بالمستضيّ بأمر الله .

وذلك في سنة ٧٦٥ هـ ١١٧١م .

وذكر بعض المؤرخين أن السلطان صلاح الدين لما تم له الاستبداد بأمر الديار المصرية ، وخلع الخليفة العاصد الفاطمي، وقبض على أعقاب الاسرة المفاطمية ، وحبس منهم من حبس ، واعتقل منهم من اعتقل ، وقتل منهم من قتل ، وشرد منهم من شرد ، وفرق بين رجالهم ونسائهم - ألغى رسوم الدولة الفاطمية ، ومن بين هاتيك الرسوم ، أعيادها ومواسمها وأيام احتفالاتها .

وقد بحثت فيما كتبه الكتاب، وتتبعت ما دونه أصحاب الاخبار عن أحداث هذه الدولة، وما رواه رواتها وقصاصها من شؤونها، فلم أعثر على خبر يشير إلى أنه قد كان لهذه الدولة شيء من العناية بأمر إحياء ذكرى المولد النبوى الشريف، أو ينوه بأن أحداً من ملوكها نهض به، أو فكر فيه. وهذا من غرائب تصرفات الدول، وتقلبات أوضاعها . إذ بما يمكن فهمه والتسليم به أن الدولة الآبوبية قد يكون من حقها الذي تجبزه السياسة القائمة على الانقلاب وتغيير الخطط الإدارية، أن تبطل الرسوم والتقاليد والعادات التي اقتضاها المذهب الشيعى، إذا كان فيها غلو أو خروج على الشريعة. لأن الأبوبيين كانوا يذهبون إلى التسنن . ولكن مالا يمكن فهمه، ويبعد تصوره أن يدخل في مضمون ذلك إلغاء الاحتفال بذكرى المولد النبوى، وذلك لأن إحياء هذه الذكرى والعناية بالاحتفال بها ، وتعظيم شأنها ، وإنفاق الأموال في الأعمال الخيرية أثناء أيامها ولياليها ، وتوزيع المبرات على أهل الفاقة من الشعب في خلالها ، ليس خاصا بأهل مذهب ، أو أصحاب نحلة ،

أو ذوى رأى ، دون غيرهم من أهل المذاهب والآراء والنحل الآخرى. بل هو عام شامل لجميع المسلمين على السواء . يشترك فى الاضطلاع بواجباته ، والنهوض بنوافله ، السنى منهم والشيعى ، وغيرهما من أهل الإسلام .

ولعمل عدم تنوبه المؤرخين بشيء من هذا الشأن ، إنما مرده إلى أن أكثر الملوك من بني أيوب كانوا في شغمل شاغل عن العناية بأمر المولد ، لا نصرافهم إلى ماهو أهم منه وأجدى على الإسلام والمسلمين ، وهو الاستعداد المستمر لردغارات الصليبيين ، ودفع عاديتهم عن اكتسام البلاد الإسلامية (۱) واتخاذ الأهبة التامة لخوض المعارك معهم ، وإشعال نيران المعامع لكيم جاحهم ، وعدم تمكينهم من استعباد المسلمين و تخريب ديارهم . ولاشك في أن ها تيك الحروب المستعرة ، وماكانت تقتضيه في إعداد القوى المختلفة ها تيك الحروب المستعرة ، وماكانت تقتضيه في إعداد القوى المختلفة و تجمعها ، كانت تستدعى جهوداً شاقة ، وتكاليف باهظة ، وعناية فائقة ، وهمة عالية . ولهذا فقد صرفتهم كل تلك الاعتبارات عن إعطاء هذه الذكرى

<sup>(</sup>۱) جاء فى دائرة المعارف الإسلامية (المصرية) . ج ١٧٤ أنه فى سنة ١٧٤ م عندمادخل اللاتين الذين جاؤا لإثارة الحرب الصليبية ضدالمسلمين وتخليص بيت المقدس من أيديهم – على زعمهم – إلى القسطنطينية ، هجموا على كنيسة أياصوفيا وأعملوا فيها السلب والنهب ، ودنسوا الملابس والاوانى المقدسة ، واتخذوا منها أحجلة وأحواضا لسقيا الخيل ...

قلت: هذا ماكان يصنعه الصليبيون فى بلاد أبناء دينهم ، وفى أماكنهم المقدسة ، وشعائرهم المحترمة فسا الظن بماكانوا يفعلون فى بلاد الإسلام ، وفى مقدساتهم من مساجد وأضرحة ومزارات ، لولم تقف فى وجوههم جيوش مصر بقيادة الآيوبيين وبهمة المماليك البحرية ؟ ... لاشكأن الإبادة والخراب والدمار ومحو آثار الإسلام من الشرق عامة ، ومن مصر خاصة ، كان ذلك كله أقل ما يحدث عهم . ولكن الله تعالى قد أعان على رد كيدهم فى نحورهم . والله لايهدى كيد الخائنين .

الكريمة حقها من الرعاية والحفاوة والبذل، وإجراء الرسوم على وجهها. كما أحسب أن هذه الحروب وتطوراتها، وماكان ينشأ فيها من مفاجآت: قد شغلت تفكير الكتاب الذين تجردوا لتدوين مآثر الدولة الأبوبية، ووجهت مؤرخيها إلى بذل كل عنايتهم، أوجلها، في وصف هانيك الوقائع، وذكر أسباب ونتائج مانشب فيها من معامع، وتحرير ملابساتها، ومواقف أبطالها، وتفاتى كاتها، ومغامرات فتيانها. ولم يحفلوا بما عدا ذلك من الشؤون التي تعددونها في المرتبة، والتي ليس لهما من الخطر ماكان لهما. وآثروا العناية بالآهم وقدموه على المهم، وبالفرض وآثروه على النفل. ولا شبهة في أن الدفاع عن الإسلام والذياد عن دياره، في مقدمة الفروض المفضلة على غيرها من الشؤون الاخرى. ولا يفكر في أمثال هذه الاحتمالات، وإحياء أشباه هذه الذكريات الالدول الآمنة ، والأمم الوادعة، والشموب المطمئنة، والممالك الحافظة لكيانها، والرافلة في حلل أمانها.

على أن فكرة الاحتفال بذكرى المولد النبوى للشريف كانت قد صارت من الامور التى ألفتها الامة ودخلت فى تقاليدها الهامة ، وجرت منها مجرى العقائد الواجبة الرعاية والادا. ، وأصبحت عندها من الشعائر التى يعز عليها إغفالها أو ترك القيام بها فى أرقائها التى أضحت مقدسة . ولذلك فقد كان الشعب يصرف عنايته إلى الاحتفال مهذه الذكرى الكريمة فى إمانها ، وينهض به من تلقاء نفسه ، غير منتظر وازعا بزعه ، أو دافعا يدفعه ، من جهة رسمية أو غير رسمية .

#### ٣ - في مقلات الملك المظفر بالموار التبوى

وعندى أن الدولة الآيوبية لم تشدد فى إلغاء الاحتفال بالمولد النبوى الشريف ـ إن كان قد دخل فى ضمن ما ألغى من المواسم والاعياد الماطمية ، أوكان هذا الإلغاء مطلقا غير مقيد .

والدليل على ذلك أن الملك المعظم مظفر الدين صاحب إربل (۱) كان يحتفل بإحياء ذكرى المولد النبوى احتفالا ،كان مضرب الامثال في العظمة والجلال ، وكان يبدى فيه من العناية والبدل ماهو فوق الآمال ، مع جهود تشكر ، وخيرات نذكر ، وأموال لا تكاد تحصر .

وقد كان هذا الملك من عظها الدولة الآيوبية ، ومن أقوى أركانها ، وكبار أعيانها . وكان من المشهود لهم بالكفاية التامة ، والمعروفين بالنهوض بجلائل الإعمال العامة . وكانت له المشاهد المذكورة مع صلاح الدين ، والمواقف المشهورة في مكافحة الصليبيين . ولولم يكن له من المحامد إلا موقفه الباهر في وقعة حطين ، لكفاه . وناهيك برجل براه صلاح الدين كفؤا كريما له ، فيصهر إليه ويزوجه من أخته (ربيعة خاتون) بنت أيوب .. ؟

<sup>(</sup>۱) إربل: بلدة كبيرة بها قلعة حصينة ، فى فضاء واسع من الارض و فيها أسواق عامرة ، ومنازل كثيرة وبقلعتها جامع للصلاة ، وكانت من أعمال الموصل ، وكان الموصل من ولا يات الدولة المصرية . قال ياقوت : وفى ربض هذه القلعة فى عصرنا هذا مدينة كبيرة عريضة طويلة ، قام بعهارتها وبناء سورها وأسواقها وقيساريتها: الامير مظفر الدين كوكبرى بن زين الدين كوجك على . و بمقامه بها قامت لها سوق ، وصار له هيبة ، وقاوم الملوك و نابذهم بشهامة ، وكثرت تجربته حتى هابوه فانحفظت بذلك أطرافه ، وقصدها الغرباء و قطنها كثير منهم حتى صارت مصرا من الامصار .

فقد ذكر سبط ابن الجوزى (٢) في كتابه (مرآة الزمان) عمن شاهد سماط الملك المظفر في بعض هذه الاحتفالات المولدية ، أنه عد في ذلك السماط خمسة آلاف رأس غنم مشوى، وعشرة آلاف دجاجة، ومائة فرس، ومائة ألف زبدية : وثلاثين ألف صحن حلو ـ قال ؛ وكان يحضر عنده في المولد أعيان العلماء والصوفية فيخلع علمهم ، و بطلق لهم [ الهبات والمبرات ] و يعمل للصوفية سماعا من الظهر إلى المعجر ، و يرقص معهم بنفسه ، وكان يصرف على المرلد في كل سنة ثلثمائة ألف دينار . (١)

وذكر ابن خلكان طرفا من وصف احتفال هذا الملك ، فإن الوصف يقصر عن الإحاطة به ، كما يقول . فقال : إن أهل البلاد كانوا سمعوا بحسن اعتقاده فيه (أى فى المولد) فكان فىكل سنة يصل إليه من البلاد القريبة من إربل ، مثل : بغداد ، والموصل ، والجزيرة ، وسنجار ونصيبين، وبلاد العبجم ، وتلك النواحى ، خلق كثير من الفقهاء ، والصوفية ، والوعاظ ، والقراء ، والشعراء ، ولا يزالون بتواصلون من الحرم إلى أو اثل شهر ربيع الأول

<sup>(</sup>۱) هوشمس الدین یوسف (قر أوغلی) و معنی ذلك بلغة التركان (ابن البنت) ولذلك قیدل له (سبط ابن الجوزی) لا به ابن بنت أبی الفرج ابن الجوزی، و هو من أصل تركانی. و كان ذاعنایة بالتاریخ. و له كتاب (مرآة الزمان) قیل إنه یقع فی نحو أربسین مجلداً. طبع منه قطعة بالفتو غرافیا فی شیكاغو بأمیركا سنة ۱۹۰۷ بها حوادث من سنة ۹۵۶ ه ۱۳۵۳ م.

<sup>(</sup>٢) الدينار عملة قديمة كانت تسك من الذهب غالباً. وأول من سكه في الإسلام عبدالملك بن مروان في سنة ٧٧ ه ٣٦٦ م. وفي تقدير قيمته اختلاف كبير بين الباحثين والراجح أنه كان يساوى ما قيمته ٢٥ ر١٥ فرنكا أو ٢٢ ر٨٨٥ مليما بالحملة المصرية.

ويتقدم مظفر الدين بنصب قباب من الخشب ، كل قبـة أربع أوخمس طبقات ، ويعمل مقدار عشرين قبة أو أكثر : منها قبة له ، والباقي للأمراء وأعيان دولته، لـكل واحد قبة .

فإذاكان أول صفر زينوا تلك القباب بأنواع الزينة الفاخرة المتجملة ويعد في كل قبة جوق من الأغاني ، وجوق من أرباب الخيال (١) ومن أصحاب الملاهي. ولم يتركوا طبقة من تلك الطبقات حتى يرتبوا فيها جوقًا. وتبطل معايش الناس في آلك المدة ، وما يبقى لهم شغل إلا التفرج والدوران عليهم . وكانت القباب منصوبة من باب القلعة إلى باب الخانقاه المجاور للميدان وكان مظفر الدين ينزل كل يوم ، بعد صلاة العصر ، ويقف على قبة قبة ، إلى آخرها ، ويسمع غناءهم ، ويتفرج على خيالاتهم ، وما يفعلون في القباب [من صنوف الألعاب] ثم يبيت في الحائقاه ، ويعمدل السماع فيها (٢) ثم يركب عقيب صلاة الصبح يتصيد ، ثم يرجع إلى القلعة قبل الظهر . وهكذا يعمل كل يوم إلى ليلة المو لد .

وكان يعمل [المولد] سنة في ثامن الشهر ، وسنة في ثاني عشره . لسبب الاختلاف الذي فيه. فإذا كان قبل المولد بيومين أخرج من الإبل والبقر والغنم ، شيئًا كثيرًا ، زائدًا عن الوصف ، وزفها بجميع ما عنده من الطبول والأغاني والملاهي ، حتى يأتي بها إلى الميدان . ثم يشرعون في نحرها ،

<sup>(</sup>١) الخيال : هو ذلك الملعب الذي يعرف عند عامة المصريين بخيال الظل . ولا تزال بقاياه موجودة إلى الآن في بعض البلاد المصرية يشهده العامة والاطفال (٢) يريد بالسماع حلقات الذكرالتي يقيمها الصوفية ويتناشدون فيها الاشعار بأنغام وحركات خاصة ، ويتظاهر فيها بعض المتصوفة بالتواجد .

#### - A# -

وينصبون القدور ، ويطبخون الألوان المختلفة .

فإذا كانت ليلة المولد عمل السهاعات ، بعد أن يصلى المغرب فى القلعة ، م ينزل وبين بديه من الشموع المشتعلة شى كثير ، وفى جملتها شمعتان أوأربع من الشموع الموكبية التى تحمل كل واحدة منها على بغل، ومن ورائها رجل يسندها ، وهى مربوطة على ظهر البغل ، حتى ينتهى إلى الخانقاء .

وفى صديحة يوم المولد تنزل الخلع من القلعة إلى الخانقاه ، على أيدى الصوفية : على يدكل شخص منهم بقجة ، وهم متتابعون كل واحد وراء الآخر ، فينزل من ذلك شيء كثير . ثم ينزل [الملك المظفر] إلى الخانقاه ، ويجتمع الاعيان والرؤساء ، وطائفة كبيرة من بياض الباس . وينصب كرسي للوعظ وقد نصب لمظفر الدين برج من الخشب له شبابيك إلى المرضع الذي فيه الناس ، والكرسي وشبابيك أخر للبرج إلى الميدان .

وهو ميدان كبير فى غاية الانساع . ويجتمع فيـه الجنــد ويعرضون ذلك النهار .

والملك المظامر تارة ينظر إلى عرض الجند، وتارة إلى الناس والوعاظ. ولا يزال كذاك حتى يفرغ الجند من عرضهم. فعند ذلك يقدم السماط في الميدان للصعاليك. ويكون سماطا عاما، فيه من الطعام والخبز شيء كثير، لا يحدّ و لا يوصف. ويمد سماط ثان في الحانقاه للناس المجتمعين عندالكرسي وفي مدة العرض ووعظ الوعاظ بطلب [الملك المظفر] واحدا من الاعيان والرؤساء الوافدين لشهود هذا الموسم - بمن قدمنا ذكرهم - من الفقهاء

والوعاظ والفراء، والشعراء. ويخلع على كل واحد منهم. ثم يعود إلى مكانه فإذا تكامل ذلك كله ، حضروا السماط، وحملوا منه لمن يقع التعيين على الحمل إلى داره. ولا يزالون على ذلك إلى العصر، أو بعده. ثم يبيت المظفر تلك الليلة هناك. ويعمل السماعات إلى بكرة.

هكذا دأمه في كل سنة .

فإذا فرغوا من هذا الموسم تجهزكل إنسان للعود إلى بلدته . فيُدفع لكل شخص شيء من النفقة .

وقال ابن كثير فى (البداية والنهاية): كان [الملك المظفر] يعمدل المولد الشريف فى ربيع الأول، ويحتفل به احتفالا هائلا. وكان شهما شجاعا، بطلا عاقلا، عالما عادلا، وقد صنف له الشيخ أبو الخطاب ابن دِحية (١) مجلداً فى المولد النبوى سماه (التنوير فى مولد البشير الندير) فأجازه على ذلك بألف دينار. قال: وقد طاات مدته فى الملك إلى أن مات وهو محاصر للفرنج عدينة عكا سنة مهره ه

ونقل السخاوى فى (التبر المسبوك) أنه كان للمك المظفر صاحب إربل [بالمولد النبوى] أتم عناية . واهتمام جاوز الغاية ، بحيث أثنى عليه بذلك

<sup>(1)</sup> هو أبوالخطاب عمر بن الحسن بن على بن الجميل بن فرح البانسي الأندلسي. كان يعرف بابن دحية السكلي، ويلقب بذى النسبين. وكان من أعيان العلماء، ومشاهير الفضلاء. جاب البلاد الإسلامية شرقا وغربا في طلب العلم والتوسع في المعرفة، وله عدة مصنفات. وكان مولده في بلنسية في بلاد الاندلس سنة ٤٤٥ ه و توفي بالقاهرة سنة ٣٦٣ ه ١٢٣٩م و دفن بسفح المقطم.

الإمام العلامة أبو شامة فى كنابه (الباعث على إنكار البدع والحوادث) قال: إن هذا يحسن وُيندب إليه، وُيشكر فاعله وُيثي عليه.

#### ٤ - ني مناقب الملك المظفر

وبعد فلا يسعني هنا إلا أن ألخص حياة ذلك الملك الكريم ، فأقرل : هو أبو سعيد مظفر الدن كوكبوري ( ومعناه بلغةالنركان : الذئبالأزرق) ان زين الدين كجك (أي الصغير) التركاني . تولى بعد أبه سنة ٥٦٣ ١٦٦٨م ثم عزل فقصد إلى سيف الدين غازى صاحب الموصل فأقطعه مدينة حران ثم تطوع بخدمة السلطان صلاح الدين وشهـد معه فيما شهد، وقعـة حِطِّين الشهيرة التي مُهزم فيها الصليبيون. فأقطعه مدينـة الرَّها وزوجه من أختــه ( ربيعـة خاتون ) بعـد وفاة زوجها الأول سعدالدين مدعود سـنة ٥٨١هـ ١١٨٥م ثم ولاء إربل وأعمالهما سنة ٥٨٦ه ه ١١٩٠م وكان أحد الملوك الامجاد ، والفرسان الانجاد ، والكرام الاجواد . وكانت له آثار حسان منها الجامع المظفري الذي عمره بسفح جبـل قاسيون من دمشق الشام ، ومنها أنه كانت له دار ضيافة للوافدين من مختلف الجهات ، يصرف علمها في كل سنة مائة ألف دينار ، كما كان يصرف على الحرمين الشريفين، وعلى المياه بدرب الحجاز في كل سنة ، ثلاثين ألف دينار . وكان يفتدى أسارى المسلمين ويفتكهم من أيدى الأفرنج في كل سنة بما تتى ألف دينار . هذا كله سوى صدقات السر . ومع هذا فقد كان في نفسه متزهدا متقللا ، يابس قيصا . نالكر باس الغليظ لا يساوى خمسة دراهم. فلما عانبته زوجته ربيعة خاتون في ذلك قال: إن لبسي

وبا بقليل من الدراهم. وأتصدق بالباق ، خير من أن ألبس ثوبا مثمنا وأدع الفقير والمسكين ... ا وأنشأ أربع خانفاوات المزمني والعميان ، وجمع فيها هذين الصنفيين من ذوى العاهات ، وأجرى عليهم مابحتاجون إليه كل يوم . كا بنى دارا للنساء الارامل ، ودارا الديتام الصغار ، ودارا للقطاء ، ورتب لهم المراضع ، وأجرى على هذا كله واسع النفقات . وكان للبيارستان من عنايته النصيب الاوفر ، فقد عين فيه الاطباء والممرضين ، وأمده بمختلف الادوية وجميع ما يلزم لمباشرة الطب والجراحة . وكان يزور هذه المنشآت بنفسه يو مان في كل أسبوع ، ويتفقد كل واحد من نزلائها ويصرف لهم نفقات زيادة على المقرر . وعلى الجملة فقمد كان رجلا لا نظير له بين أقرانه في حب الخير على اختلاف مواقعه . رحمه الله رحمة واسعة ، فلقد فضح الملوك من بعده ، إذ قصروا عن شأوه ، وكانت ولادته في سنة ١٩٥٩ هـ ١١٥٤ م وتوفي شهيدا على أسوار عكا في محاصرة الصليبيين سنة ٩٥٠ هـ ١٩٧٩ م .

وبعد فلوكان الأيوبيون جاذبن فى إلغاء الرسوم الفاطمية ، والتقاليد الشيعية ، بصورة قاطعة ، لما خالفهم هذا الملك المظفر فى إحياء هاتيك الرسوم ، وبلغ من احتفاله بالمولد النبوى هذه المبالغ التى لم يسبقه إليها سابق ، ولن يلحقه فيها لاحق . والحق أن الأيوبيين لم يهملوا إحياء ذكرى المصطفى عليه الصلاة والسلام ، الإهمال كله ، لا سيما أن الكثير من الامم الإسلامية كانت تُعنى به المناية الفائقة . وقد صار فى المملكة المصرية على الخصوص ، من التقاليد والعادات المقدسة التي كان الشعب المصرى ينهض بأعبائها فى أوقاتها دون الإلتفات إلى أو امر الحكومة ونواهيها .

# عصر دولة المماليك البحرية

### ١ - بحث شؤوله هؤلاء المماليك

رأينا من يهرف بما لا يعرف يقول إن ملوك مصر المنعوتين في التاريخ ( بالمهاليك ) ليسوا إلا جماعات متفرقة، من أمم شنى ، جرى عليهم ، أو على أكثرهم الرق . وساعدتهم المقادير حتى تمكنوا، بظروف موانية ، من اغتصاب عرش مصر ، والتصرف في شؤون الدولة المصرية بما شاؤا وشاءت لهم أهراؤهم . وهم مع ذلك لا يحسبون من المصريين في قبيل أو دَبير ـ بريدون أنهم من أجناس أجنبية لا تمت بصلة من صلات النسب، ولا يوشيجة من وشائيج القربي، من الجنس المصرى . وعلى هذا فلا يصح ـ في تقدير هؤلا. الأغفال ـ أن ينتظموا في سلك الملوك المصرية. ويغالون في غفلتهم فيرون أن كل ماقاءوا به من جلائل الاعمال ، وما أدوه لوادى النيل مر صنوف الخير ، والاحتفاظ بالكيان الدولى له، يجب أن ينظر إليه بمؤخر المين، إذلا يستحق عندهم القبول على إطلاقه . ولذلك كثيرًا ما ترى هؤلاً. المحسوبين على أهل الفهم والمعرفة ، وهم يتجاذبون أطراف الأحاديث عن «وَلا ما لماليك وأساليب تصرفاتهم في الحكم ، يختلفون الأسباب الواهية ، لتشويه تاريخهم ، ويبتدعون العلل المتهافتة ، لتخطئة أعمالهم في إدارة الدولة ، وقيادة الأمة ، وقد يتغالون في تجنيهم هذا فينكرون قيامهم بالدفاع عن كيان السلطنة المصرية، وذبادهم عن بيضة الإسلام في حومته من قلب الشرق .

ولا شك في أن هذه الروح الخبيثة ، وهذه النفوس السادرة في مهامه الحديمة ، إنما شأت عن الأثر السيء الذي تركته فيها سياسية المتعليم الأجنبية التي نهجها المستعلون من المستعمرين ، لقتل العصبية المصرية ، ومحو روح القومية . كما أن ذلك من فيض التفكير السقيم الذي تبرأ منه المقومات الصحيحة للكيان الإنساني في مواطن آبائه وأجداده ، أثاره الجهل بأحوال المتاريخ ، والغفلة عن تفهم التطورات الزمنية ، وما تحدثه من التعارض والتضارب ، في الآراء والمذاهب وهم مع هذا لا يشعرون بأنها نزعة خطرة قام على بثها في هذه الأذهان المعتلة ، قوم لهم أغراض مدمّرة ، ومطامع مقوضة ، ليصلوا منها إلى تمزيق شمل الوحدة الإسلامية ، وإظهارها في مظهر الأمم المتفرقة الأصول ، المتجمعة على الفضول . وفي حال القوميات المتباينة التي لا يعد بقاؤها من الأمور الطبيعية . وبذلك يضربون تاريخ مصر الإسلامية في صميمه . كما رأينا ذلك رأى العين ، ولمسناه بالأكف وعرفناه بالاختبار في طوال السنين الماضية من حياتنا .

ولهذا رأيت أن أبين مدى الخطأ فى هذه النزعة ، وأوضح وجه الصواب فى حقيقة أمر هؤلاء المهاليك المظلومين ، كما أعرض لاحوالهم وشؤونهم ، بالإجمال ، من النواحى التى تظهرهم على ما فطرهم الله عليه ، وما وفقهم إليه. وقبل المضى فى ذلك أرى أن أوجه هذا السؤال :

متى ، وفي أى عصر ، قام فى مصر ملوك من أبنائها الصميمين . بعد عهد الفراعين ؟

والجواب على ذلك لا يحتاج إلى بيان ، ولا يفتقر إلى إيضاح . فهو

ظاهر ظهور الشمس فى أفق الوادى . لأن كل من له إلمام بالتاريخ المصرى يعلم علما ليس بالظن أن الدبار المصرية ، بعد عهد الفراعين ، كانت عرضة للغزاة والمغيرين . فقد طالما اجتاحته الدول الطامعة ، وأغارت عليها جيوشهم من الشمال والجنوب ، وانصبت إليها كتائهم من الشرق والغرب . وما من مغير عليها إلا حاول فيها إنشاء دولة ، أو تأسيس أسرة تستقل بالحكم والنفوذ فى ربوعها ، ومنهم من ألحقها بدولته الاجنبية ، وجعلها تابعة لملكته الخارجية وانخذها ولاية تُستغل لصالح بلاده . وهو مع هذا لا يمت اليها بصلة من صلات السب ولم يجر في عروقه شيء من دم جنسها أو ماء نيلها .

هذا مالا خفا. فيه على من عنى بتصفح تاريخ وادى النيل.

والحق الذي لامراد فيه ، يالذي بجب أن يكون ماثلا في ذهن كل مصرى ، أن الملوك الذين قاموا على صنفاف هدا الوادى .. بعد الفتح الإسلامي إلى الآن ، إنما يشتملون على الصفة المصرية انتي لا يمكن بحال ، نزعها عنهم ، أو تجريدها منهم للزرات تقوم في بعض الرؤوس .

وذلك لأنهم ـ قبل كل شيء ـ مسلون . والدين الإسلامي لا يعرف الشباعد بين أممه ، أو التباين بين أجناسه ، ولا يقر الحدود أوالحواجز بين درله وشعوبه . فهر بطبيعته : أمة زاحدة تستفرق جميع الامم المنضوية تحت لوائه ، وهو بروحه وكيانه ومبادئه ، جنس واحد تنطوى فيه سائر الاجناس ، مهما تباينت في أصولها ، أو تباعدت في مواطنها ومناشها ، أو تباعدت في مواطنها ومناشها ، أو تخالفت في فروعها وفصولها .

ومن الأمور المقررة لدى العارفيز أن يكون كل ملك من الملوك الذين

يلون سياسة الأمم الإسلامية ، وبقومون بتدبير شؤونها في أى بقعة من بقاع الارض ـ متصفا بصفتين . إحداهما : أصيلة ضرورية ، وهي التدين بالدين الإسلامي ، والقيام على إنفاذ أوامره ونواهيه ، ورعاية فروضه وواجباته . والثانية اجتهادية ، وهي التمكن من إقامة ميزان العدل بين الناس كافة ، ورفع الجور والظلم عن الرعايا ، واحترام العهود والمواثيق مع أهل الذمة منهم ، ماقاموا برعايتها واحترامها . فتي كان الملك ، أو السلطان ، أو الخليفة ، أو الأمير ، أو الحاكم ، حائزاً للصفة الأولى ، مضطلعاً بأعباء الصفة الثانية ؛ كان جديراً بتولى أمور المسلمين ، ومن في حكمهم من المعاهدين ، حقيقاً بالسلطان فهم ، والحكم بينهم . ومهذا يكون أشد إعراقا في القومية من القوم الذين فصب فهم ليسوسهم وبرعاهم . دع عنك مذاهب الشيع وفرق الغالية التي لها في هذا الشأن آراء متباينة ، وأفكار شاذة .

على أن فكرة القومية ، بمعناها المعروف الآن ، ونزعة الوطنية ، بصورتها المسائلة فى الأذهان ، وعلى ما توحى به من مغازيها ، ومطارح مراميها لم تكن معروفة بمسا تشير إليه فى عصرنا الحاضر ، ولم يكن لهسا وجود صحيح أو حدود مرسومة ، قبل القرنين الأخيرين ، فصورة القومية التى نتمثلها فى هذه الآيام ، وهيولى الوطنية التى نناصل من أجلها ، ونضحى بكل مرتخص وغال فى سبيل تحقيقها ـ هـذه الصورة وهذه الهيولى ، وإن كانتا طبيعية فى بنى الإنسان ، إلا أنهما بمسا أججت أوارها فى النفوس ، بدع السياسة ، وطغيان الساسة ، وألهبت مشاعلها سنن تنازع البقاء فى هذا العصر الحديث .

فلوك مصر الذين تبوأوا عرشها ، واقتعدوا غارب الحكم فيها ، من أولشكم الماليك - بأية رسيلة عن الوسائل الممهدة للدلك ، وورثوا فيها ما كان للدول قبلهم ، ونظموا حكوماتها بما أوحت به ،واهبهم وغزوا الأمم والمالك باسم مصر ، وعبدوا لها سبل البسطة والسلطان على غيرها، ونشروا رايتها عالية خفاقة في الأمم والشعوب ، وعقدوا المعاهدات بوحى مصلحتها مع الدول الآخر - هم منها ، ونها ، ولها ، والبها . وهم بذلك أحق بصفة المصرية وأهلها - من أواشكم الذبن لا محملون إلا هذه النسبة مهما تغلغلت بهم الأصول في تربتها ، أو جبلوا من قاع نيلها ، وطعموا ثمرات طينها ، واستروحوا الحياة بين أرضها وسمائها - ولم يقدموا لها خيرا ،

أجل ، هم أحق بالمصرية من سواهم ، على شريطة الإسلام ، وتحرى العدالة فى الأحكام على قدر الطاقة البشرية ـ مهما تباعدت أجناسهم أو تقاربت من الجدسية المصرية .

أما من غراها الإذلال، أو استولى عليها للاستغلال، أو اختتلها لتكون دريئة لحفظ سلطانه، فهو الاجنبي عنها حقا، ولوكان من أهل الصلاح والعدل ـ وهو ما لم بمثر عليه في غمار المغيرين ـ لاشك في ذلك ولاريب فالدولة الطولونية ، والاخشيدية ، والفاطمية ، والابوبية ، ودرلة الماليك البحرية ، رالمهاليك البرجية الجراكسة ـ كل ما قام بمصر من هذه الدول ـ على اختلاف أسمائها، وتنوع ألقابها ـ فهى مصرية بلاشك ولاجدال . لا يجوز الطعن في مصريتها ، ولا يجمل دفع ملوكها وسلاطينها وأمرائها عن

المصرية بحال. لا سبما وقد كان وادى النيل فى عهودهم ، والمملكة المصرية فى سلطانهم ، محوطتين بكل ما يحفظ منهما الكيان ، ويوطد فيهما الاركان . وكانت مصر تحت ظلالهم تتمتع باستقلال مطلق فى كل قيد ، مبرا من أية شائبة أو شهة . كما هو عليه بعض الدول الكبرى فى هذا العصر .

ومما ينوه به التاريخ لهم من فضل على مصر خاصة ، وعلى العالم الإسلام عامة بل وعلى المدنية الإنسانية والحضارة البشرية ، بوجه أعم - أنهم كانوا السبب المباشر في حفظ التراث الإسلامي ، ومنابع الحضارة العربية ، بالدفاع عنهما ، والذباد عن حياضهما . وذلك حين اكتسم الشرق الإسلامي : جنكيزخان بجيوشه ، وهو لاكر بمقانبه ، وغازان بكتائبه - تلك الجيوش المغولية والتترية التي كانت لاتعرف من فايات الحرب إلا الإبادة والتدمير ، والتي ما وقفت في طريقها دولة إلا أزالها ، ولا أمة إلا أبادتها . كاكان لحولام المهاليك أعظم الفضل في صيانة مصر من غارات تيمير رلنك ، وحراسها من السيول الدافقة من متعصبة الصليبين الذين توالت حملاتهم وحراسها من السيول الدافقة من متعصبة الصليبين الذين توالت حملاتهم الجائمة على ديار الإسلام ، المرة بعد المرة ، والكرة إثر الكرة . فلولا مفحات التاريخ المصرى ، كاهي مغيرة منذ أكثر من ستين سنة . ولما كان صفحات التاريخ المصرى ، كاهي مغيرة منذ أكثر من ستين سنة . ولما كان العالم الإسلامي كيان أو وجود على وجه الأرض .

هذا مايجب أن يذكر لهؤلاء الماليك الأبطال المظلومين ، من الفضل على مصر ، وما ينبغي أن ينقش لهم بمداد المجد والفخار على جبين الدهر .

#### ٣ – نظرة فى الرق وفيمة

أما اغتماز هؤلاء الماليك بوقرع الرق عليهم أو على بعضهم، فلا قيمة له فى نظر العقل السليم، ولا ينال منهم فى معارج الإنسانية المهدنة، ولا يغبر فى وجوه أعمالهم المخلدة، ولا يحول بينهم وبين الفطرة الحرة التى فطر الله الناس عليها. وإذا كان قد وقع على بعضم الرق، فقد كان ذلك خارجا عن إرادة من وقع عليه منهم، فضلا عن مخالفته لمقتضى النشأة الطبيعية. فالأصل فى الإنسان أن يولد من أبو به حرًا، وأن يلشأ فى بحبوحة الحرية. وإبحا يقع الرق على من يقع عليه من الناس بعو امل النزوات النفسية ؛ فيتسلط القوى على الضعيف ويقدره على الإذعان لإرادته، والاستكانة لمشيئته. فيخضع الضعيف لسطوة القوى حبا فى الحياة التى هى أعزشي، فى الوجود، واعتماداً على الأمل فيها تأتى به المقادير فى غد، والغد بيد الله. وهناك أسباب كثيرة لحدوث الرق لا فائدة فى استعراضها هنا وإنحا كان هذا من سنن تنازع البقاء وطبيعة الغلب.

فهذا الكريم بن الكريم بن الكريم بن الكريم، والحربن الحربن الحرب الموابن الحرب الموابن الحرب بن إسحق بن إبراهيم - علميهم السلام - ألم يقع عليه الرق ويباع بشمن بخس دراهم معدودات ؟ ... ! هل حال الرق بينه وبين إنسانيته ؟ وهل منعه من أن يتولى أكبر المناصب في الدولة المصرية، وأن يُرد إلى أمره ونهبه جلائل الأعمال في المملكة ، في أحرج أوقات القحط والضيق وسني الشدة ! وأن يكون العزيز المطلق التصرف في شؤون الأمة ؟ ألم يكن يوسف في مصر في مقام (الدكنانور) ؟ وهل رأى أهل الأمة ؟ ألم يكن يوسف في مصر في مقام (الدكنانور) ؟ وهل رأى أهل

الرأى وأصحاب الحل والعقد من المصر بين، غضاضة فيها أسند إليه فرعون مصر، من النصرف فى رقاب الرعايا، والنحكم فى أرزاقهم من غير شرط ولاقيد، وهر مع ذلك على الرق. 11 لقد كان المصريون أكبر عقلا، وأحكم رأيا، وأنفذ بصيرة، وأعظم إيثارا، من أن يخطر لهم خاطر رق يرسف على بال، أو أن يكون الرق حائلا بينه وبين أن يبلغ فيهم، بجده وكده وإخلاصه، من السطوة والنفوذ، منتهى الآمال، والحال أن رقه لم يكن خفيا على دهماء المصريين وعامتهم، فضلا عن الملوك والآمراء وكبار الآمة وخاصتها.

وقد كان الرق معروفا في الأمم القديمة ، كما هو معروف في الأمم الحديثة . وكان من أسبابه ودواعيه ماكان ينشب بين الشعوب من الغارات والحروب طلبا للرزق ، وارتيادا لمواقع الحصب ، وحبا في القهر والغلب ، وذها با إلى البسطة والنفوذ ، وانتها با لما في أيدى المستضعفين من وسائل العيش ، أوكسبا لوصف الشجاعة والبطولة ، والعلو في الأرض . وكان في غالب هذا النزاع يقع الكثير من الاسرى في أيدى الغالبين . فيختار الغالب منهم من يصلح للانضام إلى صفوفه ، ويميز من يصلح منهم لحرث الارض ورعى الماشية ، ومنهم من كان يخصص بالقيام على الشؤون الخاصة بالغالب وخدمته الفردية ، أما من كان يُرى أنه غير صالح اشيء من ذلك ، وكان زائداً عن الحاجة ، فقد كان الغالبون يضيقون به ذرعا فيبادلون به غيرهم عن يرغب فيه بأى نوع من أنواع البدل ، وربما ضن بعض الآسرين بإطعام مأسوريهم وإبوائهم ، فقتلوهم واستراحوا من تكاليفهم .

فى القرن التاسع عشر ، ولم يرو مثله عن طغاة البربرية فى القرون الأولى .

فقد تناقل المؤرخون أن نابوليون بطل أوربا فى العهد الحديث،

مناق ذرعا بمن استسلم إليه من المصريين حينا خرج إلى الشام ، فأمر بقتلهم

جميعا ، وكانوا حوالى أربعة آلاف ، بلا ذنب جنوه ، إلا أنه رآهم عبثا

ثقيلا على مؤنته .

هكذا كان الحال عند قدما. الطفاة ، وهكذا الحال عنيد متمدنة القرون الحديثة .

وإن تعجب فعجب ما نقل عن أرسطو في شأن الرق، وأنه كان في نظره أمر طبيعي لا ينبغي التعجب منه . وأن الطبيعة في قسمتها البشر إلى طبقتين : سادة ؛ وأرقاء \_ ليست ظالمة ، ولا مستبدة . قال : ووإنه يوجد في آسيا ، في الاقاليم الحارة منها ، أقوام ذور ذكاء وسرعة خاطر ، لكنهم محردون من العزيمة ، لذلك هم مخلوقون ليكونوا أرقاء ... وقال : إن مناخ يونان المعتدل هو المناخ الوحيد الذي يمكنه أن ينشيء سلائل جامعة بين العزم والذكاء . فاليونان أحرار بحسب الفطرة قبل عمل التربية ،

وأنت ترى فى هذا الرأى أن أرسطو شيخ الحكا. قد دفعه التعصب لتلميذه الإسكندر ، فخلع ردا. الحكيم وتنكب قوس السياسى ، ومضى يبرر ما قام به الإسكندر من غزوات فيها الكثير من استعباد الامم ، والتنكيل بشعوب آسيا. وإن كان قد صاغ هذه المبررات فى قالب يوهم التجرد من الغاية ، أو يناسب تفكير الفليسوف العلم .

وليس هذا من روح الإسلام الذي عبر عنه عمر بن الخطاب بقوله :

متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارا .

فلما جاءت الآدمان السماوية ، وكان الإنسان قد درج في هذا الشأن على أمر يعز عليه التخلي عنه دفعة واحدة ، تدرجت في الحث على الرفق بالرقيق والعناية به ، قدر المستطاع . ولكن الدين الإسلامي كانت وصاياه بالرقيق وعنايته بالرفق به بالغةً حد الكمال الإنساني . فمن جهة أسرى الحروب قرر مبدأ الفداء، وسن نظام النبادل بين الاسرى مر. الفريقين المتحاربين. كما أطلق للأسير الحرية في أن يختار اللحاق بذوبه ، أو البقاء لدى آسره من المسلمين . فكان المسلمون يتقبلون من رغب فيهم من أسراهم على الرحب والسعة. وفي غير هؤلاء من الارقاء أوجب العتق والمكاتبة والولاء، وأثاب عليها . وفتح سبيل التقدم على مصراعيه أمام ذوى الهمم من الرقيق فصاروا يتقدمون غيرهم من الأمراء في تولى المناصب الملحوظة في الدولة ، ولهم أن يؤاخوا الأحرار مؤاخاة الآنساب. فكان منهم من يقود الجيوش ويتسلط على الولايات ، ويسوس الرعايا ، وينشر الدعوة الإسلامية بمـا أوتى من مواهب ، كما كان منهم من يتصدر مجالس الحكم ، ومحافل العلم ، فيحكم بين المتخاصمين من الأحرار وغيرهم ، ويقيم ميزان المدل بينهم ، ويقتمد غارب الإرشاد والتعليم والافتاء فيهم. فكان يقصد من جميع الطبقات للاقتباس مما من الله به عليه من فضل ، والإفادة بما ما زه الله به من صالح الرأى ، في حل مشكلات الاجتماع ؛ من معاملات ، وعقود ، وعبادات ... وأن الفضل بيد الله يؤتيه من يشاء.

على أن الكثرة الغالبة من الماليك المصرية لم يقع عليها الرق ، ولم تفقد صفة

الحرية المتعارفة . فكم من قبائل وشعرب وخركاوات وأسر بأكلها، جارت إلى مصر من أوطانها الأصلية ، متطوعة في صد غارات الصليبين عن بلاد الإسلام ، ووقف الزحوف المغيرة من غيرهم . وكم منهم من لجأ إليها فارا من الاكتساحات المغولية ، هاربا من الندميرات التترية ، التي خربت بلادهم القدعة والمستحدثة ، والتي كانت لاتبق منهم ولا تذر . ومنهم من حصل في أبدى المصريين بطريق الآسر ، أو الاستسلام، في تلك الوقائع. ثم انخذ هؤلاء جميمًا مصر دارًا لهم ، ومن وادى النيل وطنا دائمًا ،عاشوًا فيه وماتو الد. وقد كان هؤلاء الماليك من أجناس شتى في ماشتهم ، ومن أصول مختلفة في أجذامهم . فكان منهم التركماني ، والتركي ، والكردي ، والمغولي ، والنترى، والاويراني، والاشروسني، والساماني، والبلخي، والحراساني، والبخاري ، والأويغوري، والشركري ، وغيرهم من شعوب الشرق الأسيوي كاكان فهم الروسي، والبولاندي، والبلغاري، والروماني، والسلافي، والصقلي. والرومي، والهوني، واللاني، والبندقي، واليرناني، وغيرهم منشعوب شرق أوربا وجنوبها. والقليل من هؤلا. جميما من وقع في رق غيره، ثم حاز شرف الولاء. وأي رق هذا الذي كان يؤدي ـ أحيانا كثيرة ـ إلى اقتعاد عازب السلطنة ، ويكون سبيلا إلى القبض على صولجان الملك ... ١ وبعد، فلا شك في أن البودقة المصرية قد صهرتهم مع الزمن ، وسبكتهم

وبعد، فلا شك فى أن البودقة المصرية قد صهرتهم مع الزمن، وسبكتهم على الآيام، وأحالتهم من مختلف عناصرهم للنفرقة وجواهرهم المتنوعة، للى عنصرها الموحد، وجوهرها القوى الغلاب. فأصبحوا رغم تباين أصولهم، وتباعد معادنهم مصريين، بل أجدر المصرية من كثير عن (٧)

قذفت بهدم الارحام المصرية ، ولهم ما لكل مصرى من حقوق ، وعليهم ما عليه من واجبات . وصاروا جميعا لا يعرفون إلا مصر ، ولا يدينون الا لمصر ، ولا يعملون إلا لمجد مصر . ثم ابتلعتهم أرض النيل . فأُصْبَحُوا لا تُرَى إلَّا مَسَا كِنُهُمْ ، .

#### ٢ - فى بعض شأنه المماليك البحرية

كان المهاليك البحرية بمن وفدوا على الدولة الأيوبية ، وألفوا جيوشها ، وحاربوا فى صفوفها ، وأبلوا معها البلاء الحسن : فى مدافعة خصومها ، ورد عادية المغيرين على بلاد الإسلام من الصليبيين وغيرهم . وكان الملك الصالح نجم الدين أيوب قد استكثر من إيفادهم إلى بلاده ليحلوا مكان من أفنتهم الوقائع ، وأبادتهم الحروب . وهو أول من فكر فى شأن أبنائهم وذراريهم ، وعنى بتربيتهم . فأنشأ لهم قلعة الروضة ؛ واتخذ لهم بها تُكنا (١) ورتب لهم المعلمين والمدربين ، يعلمونهم ما يجب عليهم نحو دينهم ، بعد إحسان القراءة والكتابة رالحساب ، ومعرفة اللغة العربية مع اللغة التركية . ويهذبون

<sup>(</sup>۱) يظهر لى أن الملك الصالح نجم الدين أيوب إنما جرى فى إنشاء هذه الشكن التي اتخذها فى قلعة الروضة على النيل لتخريج المماليك البحرية و تثقيفهم على النحو الذى جرى عليه الفاطميون من قبل ، فقد كانوا أنشاؤا حجرا لإيواء غلمانهم و تعليمهم و تعديبهم ، و هؤلاء الغلمان هم الذين كان يطلق عليهم لقب (الصبيان الحجرية) وكانوا فى منزلة هؤلاه المماليك و فى ثقافتهم و إعدادهم لعظائم الامور . وكذلك جرى السلطان قلاون فيما بعمد على هذا النحو ، فأنشأ البروج و اتخذ الطباق بقلعة الجبسل للغرض نغسه ، وكان يطلق على خريجيها لقب (المماليك البرجية) أو (عماليك الطباق) كما أطلق على عماليك الصالح أيوب لقب (البحرية) لامهم نشأوا بجوار البحر ، أى نهر النيل . وهذه فكرة لاتغيب عن أذهان المصلحين من ذوى النفوذ و السلطان .

أخلاقهم بتلقينهم نتفا من العلوم والفنون والآداب. وفى خلال ذلك يدربونهم على ضروب الرياضة والفنوة ، وما يلزم لرجل الحرب من استعال آلات النزال ، وخوض المعامع ، ومباشرة المعارك ، وعوامل الفروسية ، وشؤون الغارات كرّا وفرًا ، والوثب على الخيول والمطاردة بها كما يخصون فرقامنهم لعلوم الهندسة ، وإقامة الحصون ، وإنشاء المعاقل ، واصطناع القلاع . إلى غير ذلك عما كان معروفا فى ذلك العهد من خصائص الحروب وآلاتها .

ولهذا كان لهم الشأن الأعظم فى رد عادية الجيوش الصليبية ، وإحراز نفر الانتصار عليها فى كثير من الوقائع حتى ردوهم على أعقابهم ، وأزالوهم عن مراكزهم ، وأنقذوا مصر والبلاد الإسلامية من غاراتهم المتوالية ، وأجلوهم عن الأماكن التي كان بعضهم قد تأثل فيها واتخذها ولاية أو بملكة من الارض العربية ، فى الشرق الأدنى . وذلك بعد حروب كثيرة ومعارك هائلة ، ووقائع حاسمة .

وكان أول من تولى السلطنة المصرية منهم ـ بعد انقراض الدولة الأيوبية ـ المعز أيبك التركمانى الصالحي . نسبة إلى مولاه الملك الصالح نجم الذين أيوب . وكان ذلك في ربيع الأول سنة ٦٤٨ ه ١٢٥١ م .

#### ٣ - المماليك البحرية والمولد:

وقد أطلت البحث والتنقيب ، وتصفحت الكثير من الاسفار المؤلفة عن هذه الدولة ، على أعثر على أثر لها انفردت به فى شأن القيام بإحياء ذكرى المولد النبوى الشريف ، بما يليق به من حفاوة و جلال ، فلم أجد

لاحد من ملوكها ، أو أمرائها ، شيئاً من هذا . ولم أقرأ لاحد من كتاب تلك الدولة ومؤرخيها وأصحاب أخبارها ، إشارة إلى ما يبرد السكوت عن هذه الناحية ، وإغفال ذكرها ، فيما تناولوه من شرح آثارها ، وتقييد مآثرها . وعندى أن السبب في ترك الإشارة إلى هذا الشأن ، قد يرجع في أكثر الاحوال إلى انشغال الدولة ورجالها : ملوكا وأمراء ، وقادة وعلماء ، وكتابا وأدباء ، بشؤون الحروب الصليبية ، والغارات المغولية ، وماكانت تقتضيه هذه الجوائح الكبرى من إفراغ الجهد ، واستنفاذ الوسع ، وبذل أكبر الهمم في الموظع بأعبائها ، والنهوض بأوزارها .

وإذا علمت أرب من ملوكها كان: المظفر قطر، والظاهر بيبرس، والمنصور قلاوون وأولاده، وما منهم إلا وله فى هذه الحرب ، المواقف المذكورة، والمشاهد المأثورة، والمآثر لمشكورة رأيت أن هذا التعليل الذى أشرت إليه، قد يكون أقرب إلى الحقيقة من أى أمر آخر. وقد يضاف إلى ذلك أن هذه الدرلة ـ وقد خلات الدرلة الآيوبية ـ قد جرت فى شأن المولد على ما رسمته هذه الدرلة، من ترك السير على آثار الفاطميين فى بذل العناية المكبرى بهذه الدرك الكريمة.

على أنهم في الحق، لم يهملوا الاحتفال بذكرى المولد النبوى ، الإهمال كله ، ولم يقصروا في الالتفات إليه التقصير المطلق . وإنما كانوا يقيمون الاحتفال حسب مقتضيات الأحوال السياسية ، ومساعفات الغاروف الدولية ، ودواعي الاحداث الحربية ـ وكان احتفالهم بذلك في حوش قلعة الجبل الكبير أما الإهالي فقد كانوا على ما هم عليه من إقامة الزينات ، والعناية

بالاحتفالات بالمولد في أوقائه المقررة . وكانوا يبذلون في سبيل إحيائه ، والافسان في الاحتشاد له ، كل ما في وسعهم . فكانوا بزينون أحياءهم ويقيمون الولائم في ديرهم ، ويسير ، ن المواكب في حاراتهم ودروبهم ، ويوزعون الصدقات على أهل الفاقة من عامتهم . لانه - كا أشرت إلى ذلك غير مرة - قد كان الاعتفال به ذه الذكرى ، أصبح في اعتقادهم من الواجبات التي تدعوا الديانة إلى أدائها ، على ما رسمه أسلافهم .

#### ع - في الأسرة الفيروونية

لما تولى سلطة عصر العلطان الملك المنصور سيف الدين قلاوون الآلني الصالحي أسالاسرة القلاوء نية في سنة ٦٧٨ مراى أن الحروب الصايبية قد أفنت الكثير من جيوش الدولة ، ولما كانت الوقائع الصليبية لاتوال عدمة الاوار ، رأى أن يضم إلى جبوشه عناصر قوية ترد إليها شبابها وجنتها فكتب إلى أمم الشرق ، وخانات آسيا ، يستمدهم بما يقوى به على رد المغيرين على بلاد الإسلام ، ويدعوهم إلى الجهاد وصد المعتدين على عباد الله ، فاستجيبت دعوته ، ولم بلبث أن تدفق على مصر الكثير من القبائل والعشائر من سكان جبال القوقاز ، وقطان سهول آسيا ؛ من ترك وكرد وجركس، وغيرهم من هاتيك الاجناس . فحرى معهم على نهج أستاذه الملك الصالح نجم الدين ايوب ، وأشأ لهم تركنا خاصة بقلمة صلاح الدين ، وجعل لهم بروجا ، واتخذ ايوب ، وأشأ لهم تُكنا خاصة بقلمة صلاح الدين ، وجعل لهم بروجا ، واتخذ لابنائهم طبافا يقيمون بها ، وخصص لهم الاسانذة والمعلين والمدربين ، بهذبهون كبارهم ، ويثقفون شبابهم ، ويربون صغارهم ، فيتلقون ما يجب بهذبهون كبارهم ، ويثقفون شبابهم ، ويربون صغارهم ، فيتلقون ما يجب

عليهم نحو دبهم ، و تعلمون النظم المسكرية والحركات الرياضية ، ويتدربون على أعمال الفروسية فيعدون بذلك إعدادا صالحا لحرض المعامع ، ومباشرة الحروب والوقائع ، وقيادة الجيوش ، وإدارة المعارك .

وكان بتلك البروج والطباق: اثنا عشر ألفا أو يزيدون ، يتخرج منهم من يلتحقون بصفوف الجيش ويحل بها غيرهم . وبهذا استطاع السلطان قلاوون أن يصمد لخصوم الإسلام من الصليبيني ، وأعداء البلاد من التتر وغيرهم ، ويرد كيدهم في نحورهم .

ورأى السلطان قلارون أن الماليك يستعملون الذهب فى زيدتهم، ويتحلون به فى روحاتهم وغدواتهم ، ويبالغون فى ذلك عبالغة غير سائغة . كا أنهم يتخدون لانفسهم ذواتب طويلة من الشعر، يجعلونها فى أكياس من الحرير. فأمر بإبطال ذلك ، وبأن يكونوا فى ملبسهم وزيهم، كما يكون عليه رجال الحرب، وأبطال الطعن والضرب ، وبهذا كله نقلهم من حال الترف والفوضى الى حال الحشونة والنظام . وخاض بهم المعامع ، وكان من الفائزين .

#### ٥ - وفود سلطانه أفريقية على مصر

وفى عهد السلطان الناصر محمد بن قلاوون، وفد على مصر السلطان أبو يحيى ذكريا بن أحمد اللحيانى، أحد ملوك بى حفص بتونس. وذلك فى سنة ٧١٧ ه ١٣١٧ م

والسبب فى ذلك أن السلطان الحفصى بلغه تو ثب صاحب الثغور الغربية على بلاده فآثر التنازل عن الملك ، غير أنه كثم نيته ، وأخذ ببيع مابخزائنه

من تحف وجواهر ، ودرر وذخائر ، كما باع ما يملك من أرض وعقار ومزارع ، ثم أخذ ما فى بئت ماله من نقود وسبائك ومسكوكات ، وجع ذلك كله فى خفاء ، حتى باع الكتب ، كما يقول ابن خلدون . ثم ورَّى لاهل دولته أنه ذاهب إلى طرابلس لتمهيده ، فلما وصل بركبه إلى ثغر طرابلس ركب البحر بمسا معه وبمن صحبه ، وحضر إلى الإسكندرية وفيها ألق مراسيه . وتلقاه الملك الناصر وأنزله خير منزل وعنى به ورفع بحلسه وأكرم وفادته ، وفرض له جراية تكفيه ومن معه . فقابل الملك الخفصي هذا "لاكرام بما هو أهله . وصار يمد الملك الناصر بأمواله وذخائره ، يستمين بها على حروبه ومنشآته حتى نفدت جميمها . وظل بعد ذلك يه يشما فرض له ، حتى وافاه أجله ،

هذا ملخص ماذكره ابن خلدون . أما ابن بطوطة فقد قال عند زيارته الإسكندرية : وكان فيها فى ذلك العهد سلطان إفريقية المخلوع ، وهو زكريا أبو يحيى بن أحمد بن أبى حفض المعروف باللحيانى . وأمر الملك الناصر بإنزاله بدور السلطنة من اسكندرية ، وأجرى له مائة درهم فى كل يوم ، وكان معه أولاده عبد الواحد ، ومصرى ، واسكندرى ، وحاجبه أبو ذكريا بن يعقوب ، ووزيره أبو عبد الله بن ياسين . وبالإسكندوية ، توفى اللحيانى وولده الإسكندرى ، وبقى المحيانى .

\* \* 8

ذكرنا هذا هنا لندل على أن مصر مازالت فى أدوار تاريخها ، وفى مختلف عصورها ، ملجأ للمنكوبين ، وعصمة للمظلومين ، وأنها ما رحت البلد المضياف المكريم ، يأوى إليها من فقد الآمن على حياته ، والطمأنينة

#### - 1.8 -

على كيانه ؛ من كار الرحال ، وأحرار الأبطال . وملوك الآم وهاهى في عنيد الهاروق العظيم تتقبل الملوك والآمراء ، والسادة والكبراء أمثال ؛ المائك أحمد زوغ ملك أبايا ، والسيد محمد أمين الحسيني مفتي فلسطين الأكبر ، والملك فكتور إمانويل ملك إيطاليا ، والملك سيمون ملك بلعاريا والملك أميرتو ملك إيطاليا ، والأمير محمد بن عبد الكريم الخطابي أمير المغرب الإسباني . وغيرهم من الاحرار المصطهدين . ولكل واحد سن هؤلاء حاشية ، تكثر أو تقل ، فضلا عن أسرهم وهم يعيشون الآن تحت سماء مصر وفي رحاب الأمن والكرامة .

# عصر دولة الهاليك الجراكسة

۱ - تعلیل نسبیمم

أما نسبتهم إلى الجركس ، فهى اللسبة العاقة الى اصطلح عليها أكر المساة المؤرّخين . وقد يقال لهم الماليك البرجية ، إما نسبة إلى بلد قلاورن المساة (برج) والمتاخمة لبلاد الجركس ، كما زعم بعض كناب الإفرنج ، وإما نسبة إلى البروج التي أشأها لهم السلطان قلاوون بقلعة الجبل . والأخير أظهر . وقد رجح بعضهم أن السلطان قلاوون جركمى الأصل . وإن كان بلا شك من المهاليك البحرية . وقد أشرنا فيها مضى إلى أنهم كانوا من أجناس مختلفة .

## ٢ – وصف المماليك الجراكة :

رأيت من الخير أن أعرض في هذا الفصل، لثي، من أحوال الماليك الله جية المعروفين بالجراكية ، وأن أتناول ماكانوا عليه من الصفات الحَلقية والحلال الحُلقية ، وما امتازوا به من خصال أهلتهم لأن يكونوا ذوى أس ونهى ، وعقد وحل ، وسطوة ونفوذ ؛ في المملكة المصرية التي نشأوا في ظلالها ، أو وردوا إليها واتخذوها وطناً لهم ، لا يعرفون غيره ، ولا يحنون إلى سواه . والدين تفانوا في الدفاع عنه والذياد عن كيانه ، وأنشأوا فيه المنشآت العظيمة ، وشادوا في ألدفاع عنه والذياد عن كيانه ، وأنشأوا فيه المنشآت والتكايا ، والمشاهد ، والزوايا ، والأضرحة الكريمة . حتى عد عهدهم بحق من المصور الذهبية في تاريخ مصر .

وقد وصفهم أبو الثنا. محمود الامشاطى في كتابه (القول السديد) فقال:

«هم أصحاب قدود وقوة، وشدة وبأس وعصبية ، دأبهم المغالبة ، وفيهم غلظة وجبروت ، وكبر وخيلا. لا يرون لاحد علمهم فضلا . ويزعمون أنهم مستحقو كل شيء من المكرمات ، ولا يستحق ذلك أحد غيرهم . ولهم شجاعة وقوة على الحرب. ولهم الصدمة الاولى، لا يقاومهم فيها أحد . وصالحهم صالح لا نظير له . وطالحهم طالح لا مثيل له . وألوانهم مختلفة ؛ فالأبيض المشرب بحمرة يكون ذكيا فهما عاقلا ذا رأى وحكمة . والاشقر لا نظير له في الشرور والخلاف ، قليل الحير والمعروف . والاسمر يكون شجاعا كبير الهمة مقداما » .

ووصفهم العلامة جودت باشا المؤرخ التركى المشهور ، فقال :

وجبت أرضهم طولا وعرضا ، فوجدتها نظيفة طاهرة من جميع الادران،
 ووجدتهم قرما عقلاء قابلين للحضارة والمدنية ، ذوى شجاعة وجسارة ، صادةين
 فى أقوالهم ، ثابتين فيها ، لا يتكلمون بالكذب أصلا ، ولا محلفون أيمانا كاذبة ، .

وجاء وصفهم في دائرة المعارف البستانية هكذا :

أن الجركس طوال القامات، عراض المناكب ، نحاف الجسوم ، صغار الايدى والارجل ، حداد النظر . لهم هيبة وبأس ، وسائمة وخيول ، وأسلحة مشهورة . وهم أعلى الناس همة ، وأشجعهم وأجملهم ... وهم بطون وعشائر . يزع بين كل منها وازع من الامراء ... ويحتفظون بأنسابهم ويفاخرون بها . وعزاهم بعضهم إلى سفك الدماء والوحشية .

وقال عنهم الحسن بن عبد الله العباسي في كتابه (آثار الاول): «إن الوفاء، والحنو، والآلفة، في الجركس، وذكرهم الملامة الاستاذ محمد فريد وجدى بك فى دائرة المعارف، بقوله:

«إن الجركس جيل من الناس بسكنون حوالى جبال القوقاس. وهم
معدودون أكمل بنى آدم خلفة ، وأحسنهم وجوها ، وأشجعهم قلبا ، وأشدهم
للشدائد مقاومة » .

وهذا رأى طريف ذكره ابن خلدون عند وصفه للأمير أنس الغسانى والد السلطان برقوق عند وصوله إلى مصر ، قال :

«أصل هذا الأمير برقوق من قبيلة جركس المتوطنين ببلاد الشيال فى الجبال المحيطة بوط، القفجاق، والروس واللان، من شرقيها، المطلة على بسائطهم . ويفال إنهم من غسان الداخلين إلى بلاد الروم مع أميرهم جَبَلَة بن الأيهم ...

« وخبر مسيره من أرض الشام وقصته مع عمر بن الخطاب ، متناقلة معروفة بين المؤرخين » ــ

قال: دوأما هذا الرأى فليس على ظاهره. وقبيلة جركس من الترك معروفة بين النسابين، ونزولهم بتلك المواطن قبل دخول غسان، ...

قال: ووتحقيق هذا الرأى، أن غسان لما دخلوا مع جبلة إلى هِرَ قل (بالقسطنطيلية) أقاموا عنده، ويتسوا من الرجوع إلى بلادهم. وهلك هرقل، واصطرب ملك الروم، وانتشرت الفتنة هناك في بمالكهم. واحتاجت غسان إلى الحلف للمدافعة في الفتن وحالفوا قبائل جركس، ونزلوا في بسيط جبلهم من جانبه الشرقي بما يلى القسطنطينية، وخالطوهم بالنسب والصهر، واندرجوا فيهم حتى تلاشت أحياؤهم، وأووا من البسائط إلى الجبال مع

جركس. فلا يبعد مع هذا أن تكون أنساجه تداخلت معهم ممن انتسب إلى غسال من جركس. وهو (أي والد برقوق) مصدَّق في نسبه، ويستأنس له بما ذكرناه، فهر نسبة قوية في صحته. والله أعلم،

قلت: إذن فني الدم الجركسي عنصر عربي غساني . ولعل النوع الأسمر الذي ذكره الإشاطي في كتابه ، ووصفه بأنه • يكون شجاعا كبير الهمة مقداما ، ووصفه العباسي • بالوفاء والحنو و الآلفة » مرب ثمار هذا التزاوج ، ومن مظاهر هذا اللسب الغساني الجركسي ... ا خصوصا وأن المؤرخين يقدرون من دخل من العرب الغسانية مع جبلة بن الأيهم إلى بلاد الروم ، بأربعين الفا... وهو عدد كبير جدير - إن صح - بأن يتوالد و يتناسل و يحالف و يناسب ويصاهر من يكافئه ، من الأجناس أتى شاء ...

# ٣ – مؤسى دولة المعاليك الجراكسة:

كان أول من أسس هذه الدولة ، وقام على رأسها ، فى ملك الديار المصرية : السلطان الملك الظاهر أبو سعيد برقوق بن أنس (أو آنص ، على ما يقول بعض المؤرخين) فقد اقتعد غارب السلطنة المصرية فى أواخر سنة ١٣٨٤ م بعد منازعات و خطوب . وبعد أن وطد قواعد ملكه ، وثبت دعائم سلطانه ، أجرى بعض التعديلات فى نظام الجيش المصرى ، فأبدل ملابس الجنود الحريرية بغيرها من الصوف . وترسم عاريق أستاذه السلطان قلاوون فى العناية بمماليك الطباق وتخريجهم فيما أعدوا له من صفات الجندية ، ومؤهلات رجال الحرب .

# المولد النبوى في عهد الحراكسة

#### ١ - عهدالظاهر برقوق:

فى ربيع الأول من سنة ١٣٨٥ متر موجهت عناية الظاهر برقوق إلى إحياء ذكرى المولد النبوى الشريف، وانصرفت همته إلى أن يكون الاحتفال بها بالمعا حد الكمال . فأمر بإقامة معالم الحفاوة، ومظاهر الزينة، وإجراء الرسوم على خير ماكانت عليه مع الافتنان فى ذلك، وإدخال السرور والابتهاج على الآمة . فنهض الناس فى هذا الشأن وزينت القهرة بمما يتمق وجلال هذه الذكرى الكرية . وقامت الدولة بالنفقات الوارحة ، والمخصصات البالغة ، وبذات من المبرات وضروب الخيرات ، ما عم الناس جميعا ، وأطلق ألسنتهم بالدعاء للماطان ، والثناء عليه ... كما تبادى فى ذلك أمراء الدولة ، وأعبان الملة ، وجرى وجوه والثناء عليه ... كما تبادى فى ذلك أمراء الدولة ، وأعبان الملة ، وجرى وجوه من إغاثة الملهو ف وإعانة للحتاج ، فى هذا المرسم العظيم . في النوا ، فى تحسين الزينات الباهرة ، وإقامة الولائم الفاخرة ، وتوزيع الأموال الجنة فى وجوه الخير وصنوف الصدقات .

وروى الدخاوى عن شهدهذا الاحتفالة ل: لقد حضرت ليلة مولد [النبي] في سنة ٧٨٥ عند الظاهر برقوق رحمه الله ، بقلعة الجبل ، فرأيت ماهالني . وحزرتي ما أنفق في تلك الليلة على القراء الحاضرين وغيرهم ، نحو عشرة آلاف مثقال من الذهب الدين . ما بين خلع ، ومضعوم ، وعشروب ، ومسموع ، وغير ذلك [ بحيث ] لم يبرل واحد منهم إلا بنحو

#### - 11. -

عشرين خلعة من السلطان والأمراء.

وقد استمر الاحتفال بالمولد النبوى فى مواعيده المقررة ، وعلى هذه الرسوم الفخمة طوال عهد السلطان برقوق رحمه الله .

#### ٢ — وقود ملك العراق على مصر

فى خلال سنة ٧٩٥ ١٣٩٣ م كانت المحنة الكبرى ، والجائحة العظمى والفتنة المبيدة ، والطامة المبيرة . إذ تحرك تيمورلنك بجحافله الجرارة ، وجيوشه الكرارة ، من التتار والمغول وأجناسهم ، نجو بلاد الشرق الاوسط ، فاستولوا على ممالك الفرس ، واكتسحوا أرض العراق . وأعادوا سيرة جنكيزخان وهولاكو وغازان ، من الجبابرة المتقدمين .

وكان على العراق، فى ذلك الإبّان، السلطان أحمد بن أو يس . فجمع جموعه وصمد لتيمورلنك وفيالقه ، ودافعه مدافعة الأبطال ، ونازله بما استطاع من قوة ، وما ملك من حول وطول . ولكن أين يذهب أحمد بن أو يس وجنوده من تيمور وسيوله ١٤ كم القضاء ، وعجزت جيوش العراق عن المقاومة وباد أكثرها ، وتمزق شملها ، وكانت الهزيمة ...

فلما رأى السلطان أحمد بن أويس ما حل بقواته المدافعة ، لم ير بدا من الفراد ، ولم ير له ملجأ إلا مصر ، ولامغيثاً إلا السلطان برقوق . فابره في ذلك ، فأجاب مُرجَّباً ، وأذن له في القدوم عليه ، والنزول في ساحته .

ولما صارعلى مقربة من القاهرة خرج السلطان للقائه والحفاوة به ، وأمر القواد والامرا، وكبار رجال الدولة، بالمشى فى خدمته. وأنزله من القاهرة خير منزل ، وأكرمه غاية الإكرام ، وأخير السلطان برقوق أن تيمور بعد أن

استولى على بلاد الفرس والعراق ، أرسل تُصاده إلى السلطان لإنذاره بما يترتب على مخالفته . فبادر السلطان برقوق بإصدار الآمر إلى نائب السلطنة في حلب والرحبة ، بأن لا يمكن هؤلاء القصاد من اجتياز الحدود ، وأن يقتلهم إذا لم يعودوا أدراجهم .

وعندما علم تيمور ماحل بقصاده ، دفع بجيوشه نحو الشام ، فاجتاحت الرها بالسيف ، وأمعنت فها قتلا وسلمبا ، وتدميراً ونهبا .

غير أن السلطان برقوق عند ما ترامى إليه هذا الخبر ، كان قد أعد عدته فخرج فى جيوشه المغافرة إلى حلب . وكان بصحبته السلطان أحمد بن أويس . فأوقع بجيوش تيمور وقعة هائلة ، وما زال يكر عليهم حتى فرق شملهم ، ومزق جمعهم ، وهزمهم هزيمة شنعاء ، وردهم مفلولين عن البلاد ، ثم قصد إلى دمشق وأقام بها فترة جهز فيها سلطان العراق بالرجال والعتاد ، وأمده بالأموال ، كما أذن له باتخاذ شعار السلطنة المعرية . ومن الطبيعى أنه عقد بالأموال ، كما أذن له باتخاذ شعار السلطنة المعرية . ومن الطبيعى أنه عقد معه محالفة دفاعية هجومية .

وسار السلطان أحمد بن أويس فى جحافله وإمداداته نحو العراق ، وهناك التجم بجيوش تيمور المغيرة وأجرى معها عدة وقائع كانت فى نهايتها الهزيمة الماحقة ، واسترد بغداد وما والاها من الاعمال . ولما استقر به المقام أظهر شعار السلطنة المصرية ، وخطب على منابر العراق باسم السلطان برقوق ، والدعاء له ، كما ضرب السكة باسمه ، وبهذا صار العراق تحت السيادة المصرية السكريمة . وكان ذلك فى سنة ٧٩٦ ه ١٣٩٤ م .

#### ٣ - شعار مدير ومراسمها في بغراد

ومن البديمي أن السلطان أحمد بن أوبس حينها كان بمصر شاهد الاحتفالات الشائقة التي أقامتها الدولة والأمة لذكرى مولد المصطفى عليه الصلاة والسلام، ورأى العناية الفائقة التي كان يوجهها السلطان برقوق إلى الاحتشاد لها، ووقف على مقادير النفقات التي كانت تبذل في سببلها على الفقراء والمعوزين وأهل الستر، من ذوى الخصاصة . وعرف ما كان يوزع من الصدقات، ويقام من الولائم والمبرات ، مع الحلع والكسي على اختلاف صنوفها ، على القراء والوعاظ وأرباب الوظائف ، كما لمس عن قرب معالم الزينات ، ومراسم التنسيقات ، التي كان يتبارى في الافتسان فيها أعيان الدولة ووجوه الأمة ، وكبار التجار . عا كان يأخذ بالألباب .

ولذلك لما استتب له الأمر فى بلاده ، جرى على هذه السنة الحسنة ، وأحيا معالم هذه الذكرى ، بما وسعه من جهد . ولا شك أن الأمة العراقية قد شاركته فى مشروعه المحبوب، وبذات فيه غاية المستطاع .

#### ٤ - في عهد الناصر فرج بن برقوق:

تولى السلطان فرج بن برقوق عرش مصر بعد أبيه في سنة ٨٠١ هـ ١٣٩٩ م غير أنه بدلا من أن يترسم سنن أبيه في العناية بماليك الطباق ، ذهب في إهمال أمرهم كل مذهب. فكان بذلك سببا في نشر الجهل بينهم ، مع الزمن . حتى خرج المكثير منهم عن جادة لاستقامة ، و فسدت فيهم روح الجد والشهامة ، لا من احتفظ منهم لنفسه بفضل العزة والكرامة . فكان عدم تثقيف تلك المكثرة منهم وسيلة إلى إحداث بعض الدتن ، و نشر القلاقل والاضطرابات .

أما عنايته بأس الاحتفال بذكرى المولد النبوى ، فقد جرى فيه على شيء من سنن أبيه بقدر ما وسعته همته ، وإذ كانت الأمة قد مضت فيه على جارى عادتها .

#### ٣ - في عهد الظاهرسيف الدين عقمق:

تولى السلطان چقمق عرش السلطنة المصرية فى سنة ١٤٣٨ م ١٤٣٨ م فصرف همته إلى إحياء ذكرى الإحتفال بالمولد النبوى الشريف ، وعنى به عناية بالغة حدود الروعة والجلال ، فقد رسم بإقامة الزبنات فى أحياء القاهرة ، وتبارى فى إبداعها رجال الدولة ، وأعيان الامة ، ومياسير الناس . كا بذل فى سبيل البر بالفقراء والمعوزين ، وإقامة الولائم للصادرين والواردين - أمو الا قيمة . وذلك بخلاف ما وزعه على القراء والوعاظ والمنشدين ، من المحل الحياء والستر . حتى عمت صدقاته من لا عهد له بما من أهل الحياء والستر .

قال السخاوى: وفى هذا الشهر [ربيع الأول سنة ١٤٤٥ م فى عهد السلطان چقمق] كان المولد السلطان (بريد المولد النبوى) على المادة. ثم قال : ولا يزال أهل الإسلام يحتفلون بشهر مولده صلى الله عليه وسلم ، ويعملون الولائم لذلك ، ويتصدقون فى لياليه بأنواع الصدقات ، ويظهرون السرور ، ويزبدون فى المبرات ، ويعتنون بقراءة مولده الكريم ، ويظهر عليهم من بركانه فضل عميم ... ا قال ابن الجوزى: ومما حرب من خواصه : أمان فى ذلك العام ، وبشرى عاجلة بنيل البغية والمرام ... ؟ ا وأكثرهم بذلك عناية أهل مصر والشام ، وللسلطان فى تلك الليلة مقام وأكثرهم بذلك عناية أهل مصر والشام ، وللسلطان فى تلك الليلة مقام

#### يقوم فيه أعظم مقام ...

ثم مضى السخاوى يقول: ولو لم يكن فى ذلك إلا إرغام الشيطان، وسرور أهل الإيمان من المسلمين [لكنى] وإذا كان أهل الصليب اتخذوا مولد نبيهم عيدا أكبر، فأهل الإسلام أولى بالتكريم وأجدر. فرحم الله آمريما اتخذ ليالى هذا الشهر المبارك وأيامه أعيادا، لتكون أشد علة على من فى قلبه أدنى مرض وأعبى دا ...

وقال العلامة على مبارك باشا فى خططه: إن الاحتفال بالمولد النبوى الشريف زاد فى عهد السلطان الظاهر أبى سعيد چقمق على ماكان عليه فى عهد الظاهر برقوق. لاسيما فى النفقات والمبرات ، وتنويع الخيرات ، وتوزيع الصدقات.

قلت: وعلى هذه الرسوم جرى الأمر في الاحتفال بذكرى المه لد في عهود من جاء بعده.

# ٤ - تى عهدالا أشرف قابت باى:

أما السلطان الملك الأشرف قايت باى الذى تولى عرش السلطنة المصرية فى سنة ١٤٦٨ هـ ١٤٦٨ م فقد كان فارس هـذا الميدان ، وبحلى هذه الحلبة على ملوك الزمان ، وحائز قصبات السبق دون غيره فى كل آن. إذ تفوق فى ذلك على من تقدمه من سلاطين المهاليك عامة ، وأربى على من جاء بعده من ذوى السلطان فى مصر إلى يومنا هذا .

فقد صرف همته العالية في إحياء ذكري المولد النبوي الشريف بصورة



السلطان قايت باي

صفحة ١١٤

ثاريخ الاحتفال بالمولدالنبوى

https://ataunnabi.blogspot.com/

Hith Well Grain

لم يسبقه إليها سابق، ولم يلحقه نها لاحق. إذ جدد رسوم هذه الذكرى على نسقها العالى، وآفان في نشر أعلامها، وبالغ في تشييد معالمها. وأجرى فيها من المبرات، وصنوف الخيرات، وأبو اعالصدقات، ما امتاز به عمن تقدمه. وفوق ذلك فقد زاد علبهم بأن رسم بصنع سرادق خاصا بالاحتفال بذكرى مولد المصطفى عليه الصلاة والسلام. دفعه إليه شدة حبه وعظم تفانيه في إجلاله صلى الله عليه وسلم. وعهد بصنع إلى مهرة الصناع من المصرين، فتهضوا في إجادته إلى ما وراء الغابة، وبذلوا في إتقانه كل ما عرف عنهم من البراعة والإتقان، وافتنوا في تحسينه وأناقته وإحكامه أي افتنان. حتى جاء آية من آيات الصناعة المصرية، ومعجزة من معجزات الفن المصرى. فكان في صنعه والافتنان فيه ، مما لم يعهد له مشيل في الدنيا وأنافته والافتنان فيه ، مما لم يعهد له مشيل في الدنيا وأنافته والافتنان فيه ، مما لم يعهد له مشيل في الدنيا والمناعة المصرية ، ومعجزة من معجزات الفن المصرى .

#### وصف السعرادق الاشرفى

كان صنع هـذا السرادق العديم النظير، من القماش السميك الملسوج من القطن المصرى ـ وعلى ما هو معروف إلى اليوم فى صناعة الخيام المحكمة اللسج ـ غير أنه كان من القطن الخام الجيد الحلج ، وقد أخلص صناع المهرة الذين تولوه في عملهم ، فلم تقف بهم همتهم عند حد إجادة نسجه ، وإحسان وضعه وصنعه ، بل افتنوا فى تزيين داخله بشرائح الإطلس الملون بالألوان الزاهية ، وتحليته بالرسوم البديعة ، والأشكال الرائعة ، والنقوش المشرقة ، والحلى الفائقة . وكل ذلك فى تناسب وتناسق ، يستوقف الأنظار ، ويأخذ بمجامع القلوب . ولا سيا إبداع أرباب الخطوط فى كتابة الآيات المرآنية ، والاحاديث النبوية ، والكلات المأثورة ، والعبارات المشهورة ،

وإجراء ذلك كاء على القواعد الهندسية ، والرسوم الملوكية ، والرنوك السلطانية .
وكان هذا السرادق ، متى أقيم على أساطينه ، يشبه في هيئنه إيوانا غلى هائلا ، ترامت أرجاؤه ، وتباعدت أنحاؤه ؛ وتناوحت أطرافه ، وتدانت أكنافه ، وانبسطت كرنه . لانه كان مع هذا مستدير الشكل . يضم في رحباته الواسعة : أربعة إيوانات كبيرة ، تعلوه من وسطه قبة شاهقة ، نهضت على أربع أساطين تمايزت عن سائر أعمدته بالفخامة والسمو . وقد انتثرت في ساء القبة كراكب المشكاوات المصنوعة من البلور الفاخر ، ذى الألوان الزاهرة ، والاشكال الباهرة ، تلبعث منها ، في ليالي الاحتفال : الانوار المناذئة ، بألوانها المتألقة ، وزخرفت بالتقاصيص العجيبة ، والفصوص الغريبة المناذئة ، بألوانها المتألقة ، وزخرفت بالتقاصيص العجيبة ، والفصوص الغريبة عا قد يعز عمل مثله الآن ، مهما بذل فيه من بدرات الأموال .

و ناهیك به من سرادق ، كان عند ما يراد إقامته فى أيام المولد، لايستطيع أن يستقل بتشييده و ترتيبه ، و تثبيت أساطينه ، وشد أطرافه ، و تركيب أستاره : أقل من خمسمائة رجل من أشداء الرجال . كان يؤتى بهم من بحارة الاسطول المصرى المختارين .

وكان ينصب فى الحوش السلطانى من قلعة الجبل. وعندئذ ترى أمامك مدينة جليلة . بهاكل ما يسر النفوس ، ويشرح الصدور ، ويشعر بالهيبة والجملال ، والعزة والجمال . وظهرلك غاية فى البهاء والروعة ، وآية فى الفخامة والمهجة .

قال ابن إياس: إن الأشرف قايت باي أنفق على هذه الحيمة [أي هذا

السرادق] أكثر من ستة وثلاثين ألف دينار . (١) وكان من أهم شعائر الدولة المصرية وأجلها .

فإذاكان اليوم الأول من ربيع الأول نصب هـذا السرادق بالحوش الكبير بالقلعة ، وفيه يقوم الاحتفال بذكرى المولد النبوى الشريف طوال أيام المولد ولياليه الاثنى عشر ، فى كل سنة ، وكان يضاء فى الليالى بآلاف من الشموع الكبيرة المعروفة بالموكبية ، وغيرها من ذوات الأحجام والاطوال المختلفة ، يضاف إلى ذلك مئات من الثريات وأحمال القناديل وعلائق المشكاوات ، حتى يعود الليل فيه نهادا .

### وصف الاحتفال بليز المواد:

جرت العادة في كثير من السنين أن يحتفل بليالي المولد النبوى الشريف، ابتداء من اليوم الأول من شهر ربيع الأول، وأن يكون ذلك عاما في سائر بلاد المملكة المصرية . فإذا كانت الليلة الختامية ، تضاعفت الجهود، وعمت الزينات، وقامت الولائم، وأنتشرت المآدب ، وسيرت المواكب، وارتفعت فيها الأصوات بالأدعية والأناشيد . ويتعاقع رجال الاسطول المصرى في إقامة السرادق العظيم بحوش القلعة وإعداده إعدادا في ، فنفرش فيه البسط الثمينة ، والسجاجيد الفاخرة ، وتصف الأرائك الوثيرة ، وتنثر في أنحائه المقاعد الجليلة ، عليها الطنافس المزركشة ، والنمارق المصفوفة ، والزرابي المبثوثة . وكل ذلك في نظام محكم ، وترتيب غاية في الإنقان .

<sup>(</sup>١) مما يعادل ما قيمته ٢٢ ألف جنيه مصرى تقريباً .

وبعد أن يبلغ شأوه من الآناقة والإحسان ، يحضر الخليفة المباسى المصرى ، يحف به الفضاة الأربعة ، ويتلوهم العلماء والفقهاء ورؤساء الآروقة ، ثم الأمراء والقواد وكبار رجال الجيش ، ثم عظاء الدولة ومديرو الإدارات في الحكومة ، ومتقدمو أرباب الوظائف . ثم أعيان الآمة ووجوه التجار ومياسير الناس . وقد امتطى أكثرهم الخيول المطهمة ، والبغال الموسومة ، والبراذين الفارهة ، والحمر المخدومة ، ثم تتوالى المواكب في صدورها مشايخ والبراذين الفارهة ، والحمر المخدومة ، ثم تتوالى المواكب في صدورها مشايخ الطرق الصوفية تحيط بهم حملة الأشاير والآعلام ، وتنقدمهم أصحاب الطبول والزمور . ويتلوهم الآتباع والمريدون ، رافعين أصراتهم بأدعيتهم الموروثة ، وأرادهم المنثورة ، وأناشيدهم المماثورة .

ثم يحضر بعد ذلك كبار الضيوف ، ووجوه الواردين مر. الاقطار الإسلامية . وكذلك السفراء والقصاد الوافدين من المهالك المجاورة . ومَن في حكمهم .

وتسير هذه الجموع الحاشدة، في مواكبها الحافلة، وأزياتها التقليدية، والطبول تضرب، والزمور تطرب، حتى تصل في نظام وترتيب، إلى ساحة الحوش السلطاني. فيستقبلهم على أبواب القلعة مندوبو الدرلة، ويتلقاهم عند أبواب السرادق رجال من حاشية السلطان بكل ترحيب وتكريم. وهناك يجلس كل فريق على حدة في المكان المعدّ له من أروقة السرادق، كل على حسب طبقته.

فإذا استقر بهذه الجموع المقام ، أخذ القراء في ترتيل آي الذكر الحكيم بأصوات جميلة ، ونغات مشجية ، ثم يقوم الوعاظ فيخطبون بين الملإ الحاشد ويذكرون الناس بما يجب لهم أو عليهم نحو الله ونحو أنفسهم ، ويحثونهم على ما أمر الله به مر العدل والإحسان وإيتاء ذى القربى ، ويحذر ونهم ما نهى عنه من الفحشاء والمذكر والبغى ويدعون إلى التعاطف والنراحم وإسداء المعروف ، والتعاون على البر والتقوى وأداء الأمانة ، ثم يخوفون بما أعد الله لذوى الإثم والعدوان . ولايزالون يبدون ويعيدون حتى تخشع الفلوب ، وتُستدر العيون .

و بعد الانتهاء من ذلك ومايتبعه ، تمد الاسمطة الزاخرة ، بالاطعمة الفاخرة ، فيتناوب جميع من حضر ، من كبير وصغير ، وغنى وفقير ، ماحفلت به الموائد ، من الالوان والثرائد . فإذا ماانتهوا من الطعام ومايتبعه رفعت الموائد ، وطويت الاسمطة ، وعادكل إنسان إلى مكانه ، فيأمر السلطان بتفرقة العطايا والهبات ، وتوزيع المنح والصلات . ثم تدار عليهم أنواع الأطباق والصوانى الحاملة لصنرف الحلوى ، ولذيذ الاشربة .

وفى خلال ذلك يكون السلطان جالساً برواقه المختار من السرادق وحرله حاشيته المخاصة ، ومعه رجال الدولة ، فيدعى كل فريق على حدته للمثرل بين يديه ، فيسلم إليه ماخصه من الحلع الثمينة المزركشة ، والكساوى الجيدة المصنوعة من شقق الحرير المحكم اللسج ، البديع الألوان . فيناولها طبقات العلماء ، والفقهاء ، والوعاظ ، والقراء ، والمدهدون ، وغيرهم من أدباب الوظائف ، ومشايخ الطرق الصوفية ، وأعيان الناس ، ووجوه الأمة ، كل على قدر منزله . ثم توزع أموال الصدقات ، وماخصص منها فى الخيرات على قدر منزله . ثم توزع أموال الصدقات ، وماخصص منها فى الخيرات والمبرات ، فتعم الناس جميعاً ، وتخص أهل الستر منهم ، أولشكم الذين يحسبهم والمبرات ، فتعم الناس جميعاً ، وتخص أهل الستر منهم ، أولشكم الذين يحسبهم

الجاهل أغنياه عن النعفف. ثم تنثر الدراهم على الجاهير من الفقراء والمعوزين بسعة وسخاء وهنالك يرتفع الدعاء للسلطان بطول العمر ، ودوام العز والبقاء وعلى الجلة يعم الخير والسرور في هذه الليلة المباركة سائر الناس . ومما تحسن الإشارة إليه في هذا المقام أن السلطان الملك الاشرف قايت باى ، حج إلى بيت الله الحرام في سنة ١٨٧٤ م فأدى فريضته وأمر بإنشاء لآثار الصالحة في الاماكن المقدسة ، يرتفق مها الحجاج والمقيدون ، وينتفع بها طلبة العلم والمجاورون ، ووقف علمها الاعيان والعقارات بمصر عليها الاموال الجسيمة التي تضمن لها العار والبقاء ، ما أحسن القيام عليها . كا وزع في أهالي الحرمين الشريفين أموالا جليلة ، وخيرات جزيلة ، عما يدر عليها الدولة الجركسية .. الذي وفق إلى أداء فريضة الحج . أحسر. سلاطين الدولة الجركسية .. الذي وفق إلى أداء فريضة الحج . أحسر.

#### وفود الامير جم العثماني على مصر:

كانت العلاقات الدواية بين مصر والدولة العثمانية ، قائمة على قاعدة حسن الجوار ، ومفعمة بالكثير من أسباب التفاهم و تبادل مظاهر المودة . وإن كانت بعض البزوات والمطامع تثور أحياناً في بعض الرؤس العثمانية ، فتحدث ماقد يكدر هذا الصفاء ، ولكن بالرغم من ذلك ، فقد كان كثير من كبراء الترك العثمانيين وأعيانهم وتجارهم ، يفدون على مصر ، ولا نكاد تنقطع كبراء الترك العثمانيين وأعيانهم وتجارهم ، يفدون على مصر ، ولا نكاد تنقطع السبل منهم . وكذلك كان الكثير من طبقات المصريين يرحلون إلى البلاد العثمانية ، لتبادل المصالح والمتاجر والمنافع بين السكان ، دون قيد أو شرط .

وعلى هذه القواعد وفد الأمير چم ن السلطان محمد العانح ، على مصر . غير أن مجيئه إليهاكان للالتجاء إلى كنف السلطان قايت باى .

وكان السبب فى ذلك أن السلطان محمد الفاتح لما انتقل إلى رحمة الله تعالى فى سنة ١٤٨١ م كان قد خلف ولدين ، هما : بايزيد ، وچم . وحم هذا يسميه ابن إياس ( الججمة ) مجاراة للعامة . والصحيح أن اسمه

وجم هذا يسميه ابن إياس ( الجمجمه ) مجاراة للعامه . والصحيح ال اسمه ( چم ) بالجيم الفارسية المثاثة . ومعناه بهذه اللغة ( القمر ) .

وكان السلطان الفاتح قبل وفاته قد جعل (بایزید) حاكما فی أعاسیا . وعین (چم) حاكما علی قرمان . فلما توفی لم یلبث أن قام بین الاخوین نزاع و تخاصم علی الملك . و جرت بینهما خطوب و كروب و معارك آلت إلی انهزام (چم) أمام جیش (بایزید) هنالك شكر (چم) فی أمره فلم بر له ملجأ الا مصر ، ولا أمناً إلا فی جوار السلطان قایت بای (۱) ...

وفد چم على مصر فتلقاه السلطان بما يلين بمثله من الحفاوة والتكريم وأنزله وحاشيته على الرحب والسعة وظل بمصر سنة كاملة ، ضيفاً كريماً على السلطان، محقوفا بالعطف من المصريين ، ثم اعتزم العودة إلى بلاده ، فزوده السلطان بما هو فى حاجة إليه من المال والخيل والسلاح والمؤن والذخائر . ثم ودّعه خير وداع .

واچم هذا أخبار وحوادث ، وأنباء ووقائع ، وحكايات وأقاصيص ، عنى بها بعض الكتاب الآوربيان وأرسلوا عليها أشعة كثيفة من تخيلاتهم ، ومبالغات سخيفة من تمحلاتهم ، واختلقوا حوله روايات وأوهاما نظموها فياكتبوه عنه . لأن المقادير ألقت به فى بعض بلادهم .

ومما لاريب فيه أن هذا الأمير چم قد حضر \_ وهو بمصر \_ الاحتفال بمولد النبي صلى الله عليه وسلم ، وشاهد بعيني رأسه ، العناية البالغة التي كان يوجهنها السلطان قايت باى نحو إبلاغه الغاية التي لاترام . كما رأى أثر الهمة المشكورة التي يبذلها المصريون في إقامة الزينات في كل مكان من أحياء القاهرة ، وما يتبرعون به من المآكل والمشارب والكُسي للفقراء وأهل الحاجة . فكان لهذا أثر عميق في نفسه ملاً قلبه روعة ، وفؤاده جلالا ومهابة

وكان مما وقع منه موقع الدهش والفرابة ، تلك الهبات الكريمة التي كان بوزعها السلطان على طبقات الناس ، مما لاعهد له بمثله في ملك آل عثمان .

**\*** C \*

وجرى الحال بالاحتفال بالمولد على هذه الرسوم الفائقة ، وبهذه الحفاوة البالغة ، طوال عهد السلطان قايت باى الذى توفى سنة ٩٠١ هـ ١٤٦٠م .

وفى عهد ولده الناصر محمد جرى الأمر على ذلك مع شى. من القصور والإهمال ، لأن أمراء الدولة لم ترقهم بعض تصرفاته فقاموا عليه بثورة وقابلهم عليها بالصمود ، فكان ذلك شغلهم الشاغل الذى صرفوا إليه جهودهم وما زالت المعارك ناشبة بين الطرفين مدة حكمه إلى أن قتل بأرض الطالبية التي بجوار الأهرام من أعمال الجيزة في ١٦ من ربيع الأول سنة ١٤٩٨م وطفذا تعطل الاحتفال بالمولد ، بالصورة الرسمية ، ولم يستطع أحد من رجال الدولة القيام ، في هذه الفترة ، بشى. من رسومه المقرّرة .

# ٥ - فى عهد الظاهر فأنصوه الأشرفي:

وفى ١٧ من ربيع الأول سنة ٤٠٤ هـ ١٤٩٨ م تولى السلطنة المصرية ، السلطان الظاهر أبو سعيد قانصوه الآشرفى ، بعد أن بابعه الاسماء وأهل الرأى . ولما تم له الاس ، واستتب له الملك ، فكر فيا حدث من التقصير في الاحتفال بذكرى المولد النبوى الشريف ، مدة الثورة ، ورأى وجوب قيام معالمه على ماجرت به التقاليد ، ولكن آثار الفتنة والاضطراب التي تولى على أثرها ، كانت لا تزال ماثلة للعيان ، وفي حاجة ما سة إلى كثير من الانتباه ، والاخذ بالحزم ، لإعادة الآمن والسكينة إلى النفوس ، والهدوء

والطمأنينة إلى البلاد . فلم يتمكن من ذلك إلا بعد خطوب .

ولما صفا له الجو، وعم النظام والآمن، أخذ في إنفاذ فكرة الاحتفال بالمولد، واستدراك ما فات من تعذرها ، غير أنه لم يستطع التفرغ له ولمجرائه على سننه الصحيحة ، إلا في جمادي الأولى من تلك السنة . فأجراه على قواعده بكل ما استطاع من جهد ، وكانت هذه أول مرة ، بل لعلها المرة الوحيدة في التاريخ ، التي احتفل فيها بالمولد النبوي في غير ميعاده . ولذلك عد هذا من غرائب الوادر ، وفلتات الأحداث .

#### ٦ - في عهد الأشرف فانصوه الغورى:

وفى سنة ٩٠٦ ه ١٥٠١ م تولى عرش السلطنة المصرية السلطان الملك الآشرف أبو النصر قانصوه الغورى . صاحب القبة التي أكتب الآن تحتها هذا التاريخ .

ولما صفاله الوقت ، واطمأن إلى تصريف شؤون الملك ، كان فيما فكر فيه إعادة الرسوم التقليدية ، في الاحتفال بذكرى المولد النبوى الشريف ، إلى سابق عهدها ، في زمن الاشرف قايت باي ، مع التبسط في النفقات ، والتوسع في المنح والمبرات .

#### وصف الاحتفال بالمولد :

كان السلطان الغورى طوال عهده، عند حلول شهر ربيع الأول من كلسنة، يأمر بإقامة السرادق الأشرفي العظيم، بالحوش السلطاني الكبير من قلعة الجبل، وإعداده بكل ما من شأنه أر يجعل الاحتفال بالمولد شائفا فحا كريما.



السلطان الغورى

صفحة ١٢٤

تاريخ الاحتفال بالمولدالنبوى

https://ataunnabi.blogspot.com/

Hith Well Grain

فيفام ويهيأ بما جرت به الرسوم من الفخامة والابهة والجلال .

فإذا كان اليوم الحادى عشر من شهر ربيع الأول ، اتَّخذت في مداخل أبواب السرادق أحواض مرب الجلد، تملأ بالماء الصان المحلى بالسكر والليمرن. ثم تعلق حولها الأكواب الفاخرة ، المصنوعة من الشَّبِّهِ (النحاس الأصفر) والنحاس الأحمر ، والمزينة بالنقوش الجميلة ، والمنزَّلة فها الكلمات القرآنية ، والعيارات النبوية، بالفضة وقد اتصلت هذه الأكواب بشوكات ارتبطت بسلاسل من النحاس اللامع البراق، وعلقت بعُراها التي تمسك ما، ويصطف حول هذه الأحواض طائفة من غلمان الشرابخانة ، لمناولة الناس من هذا الشراب السائغ، لا فرق في ذلك بين كبير وصغير . ثم تزين جنبات السرادق والأحواض بالأواني الحزفية من النوع الصيني البديع الأشكال ، الجميل الرسوم والألوان . وتصف الكاسات النحاسية المحلاة بالنقوش الفضية في أوضاع أنيفة تسترعي الأنظار . وجدده الكاسات ، وهانيك الأكواب، يتناول الصادر والوارد من الناس، هذا الشراب السائغ اللذيذ. وببالغ الغلبان الشرابدارية وعرفاؤُم في إرضاء كل طالب ، وإرواء كل شارب بعد أن يكون الغلمان قد قاموا بتزيين الشرابخانة حتى تصير بهجة للناظرين. وعند حلول الوقت المعين للاحتفال ـ وكان ذلك بعد صلاة العصر ـ يصعد الخليفة العباسي المصرى إلى القلعة في ركبه العظيم ، يحف به القضاة الاربعة ومن يليهم من رجال الشرع الشريف والشهود المعدلون. ثم يتلوه الأتابكي سودون العجمي في كوكبة من الأمراء والقواد ومن بليهم من مقدمي الجيش . ثم كبار العلماء والفقهاء والوعاظ والقراء ، ومن يليهم من المقدمين

ثم أعيان الأمة ووجوه الناس، ثم المباشرون وأرباب الوظائف وأصحاب الرتب . ثم مشايخ الطرق الصوفية وأتباعهم ومريدوهم، في مواكبهم المرتجة بطبوطم وزمورهم ومنشديهم شم طبقات الجند وصفوف العساكر ورجال الحفظ ، وجميعهم يرفلون في الثياب الفاخرة حسب درجاتهم ومقدرتهم . أو كما يقولون: في الشاش والقماش ، وعلى أحسن زى ، وأجمل حلية .

وبعد أن يكتمل اجتماع هذه المواكب الحاشدة بحوش القلمة ، يدخلون السرادق الأشرفي ، وينتشرون في أرجائه ، ويأخذ كل فريق مكانه الممدّله من أروقته المنزامية الأطراف . ثم يبدأ القراء في تلاوة آى الذكر الحكيم بأصواتهم الجميلة ، وأنغامهم المشجية ، وترتيلهم المؤثر ، يليهم خطباء الوعظ والإرشاد، فيلقون على الناس الأقوال المأثورة في الأوامر والنواهي الدينية ، ثم يقوم أرباب الطرق الصوفية بتلاوة أورادهم وأدعيتهم . وكل فريق يؤدى خدمته المخصص بها .

فإذا انتهوا جميعا من شؤونهم ، نصبت الموائد عليها الأطعمة الحافلة ، ومدت الأسمطة بمختلف الالوان الشهية ، وصنوف المآكل المتنوعة الجيدة الهنية ، ودارت عليهم الطاسات الفاخرة بالأشرية اللذيذة المرية ، فإذا قضوا من هذه المآدب الجليلة أربهم ، وتناولوا منها مالذ وطاب لهم . عاد كل إنسان إلى مكانه ، وتجمع كل فريق في إيوانه . وهنالك تنهال عليهم الإنعامات السلطانية ، وتشملهم المنح والهبات الملوكية ، وتوزع فيهم الخلع والشقق الحريرية ، ويختص منهم بذلك من جرى الرسم باختصاصه .

قال ابن إياس: وكان ينفق في ذلك اليوم من الإنعامات، وجواري

#### - 17V -

الصدقات ما يقدّر بما يفوق الأربعة آلاف دينار .

### وفود الامير كركود العثمانى على مهر

كان للسلطان بايزيد بن محمد الفاتح ، أحد سلاطين آل العثمان ، فى أو اخر أيامه ثلاثة من الأولاد . هم : كركود ، وأحمد ، وسليم . وكان لكل واحد من هؤلاء الإخوة آتجاه خاص فى الحياة .

أما كركود، فكان ميالا بفطرته إلى الأخذ من العلوم والآداب، بأطراف حسنة، وإلى التثقف بأنواع من الفنون اللطيفة. ولذلك كان من أحب الاشياء إلى نفسه بجالسة العلماء، ومسامرة الادباء، ومحاضرة أصحاب الفنون. وكان من هذه الناحية غير مرضى عنه من رجال الجيش. والمعروف من طبيعة العسكريين بصفة عامة، النفود من العلم، مع التظاهر بمجاملة العلماء والخضوع لهم - لا سيما أن كركود لم يكن على مشربهم من الميل المطلق إلى الحرب وشؤونها، وخوص معامعها، ومباشرة القتال في ميادينها.

وأما أحمد ، فقد عرف بين رجال الدولة بلطف المعاشرة ، وكرم الاخلاق ، وحسن الحديث . ولذلك كان قريبا من نفوس الامراء ، محببا إلى عظهاء السلطنة وذوى الرأى فيها . وكان الصدر الاعظم على باشا يبدى له كثيرا من مظاهر الإخلاص ودلائل العطف

وأما سليم ، فقد كان على ثقافة راقية ومعارف جليلة ، وكان كأخويه يعرف اللغات التركية والفارسية والعربية ، ويحيد الكتابة والشعر بها جميعها ، إلا أنه كان مع هذا محبا للأمر والنهى ، ميالا إلى الطعن والضرب ،

مشغوفا بمباشرة الحروب، وإشعال نيران الوقائع. معجباً برؤية الدماء. ولهذا كان أثيرا لدى الانكشارية، قريباً من قلوب رجال الجندية ...

فلما رأى والدهم السلطان بايزيه ماهم عليه من التباين في الآخلاق والمشارب، والتباعد في الانجاهات والمارب، خشى وقوع التنافر بينهم بعد وفاته، وما بمد يترتب على ذلك من تمزيق الشمل، وتفريق الجمع، ووقوع ألفتنة التي قد تؤثر في كيان الدولة، وتضر مصالح السلطنة ـ فرسم بأن يتولى كل واحد منهم شؤون الحكم في إحدى الولايات، على أن تكون كل من هذه الولايات متباعدة عن أختها فين كركود حاكما على إحدى الولايات النائية ، وعين أحمد حاكما على ولاية أماسيا . وعين سلما حاكما على ولاية طرابزون . كما ولى سلمان بن سليم على بعض بلاد القرم . وقد رضى كل من كركود وأحمد بما اختاره لها والدهما .

أما سليم فقد أبى الإذعان لما قرره والده ، ولم يرضه هدا التقسيم ، وثارت فى نفسه نزوة التمرّد والعصيان ، فنرك ولايته وذهب مغاضباً إلى ولده سليمان بالقرم ، وأرسل إلى والده يطلب إسناد الحكم إليه فى إحدى الولايات الأوربية . غير أن السلطان بايزيد أمره بالبقاء حيث عينه . فلم يرض سليم بذلك بل أعلن النمرد على والده ، وجاهره بالعصيان . ثم لم يلبث أن جمع جيشاً من تتار بلاد الروملي ، وبعد أن استكمل عدّته ، ونظم ألويته قاد جيشه وسار لمحاربة والده إن لم يذعن لمشيئته ... فاضطُّر السلطان إلى تجريد إحدى الفرق العسكرية إليه إرهاباً له . غير أن سليما لم يرهبه ذلك ، بحريد إحدى الفرق العسكرية إليه إرهاباً له . غير أن سليما لم يرهبه ذلك ، بل أصر على إنفاذ رغبته ، ... فعاودت السلطان بواعث الإشفاق من

اتساع الفتنة ، وإسالة الدماء ، وإزهاق الأرواح ، فيما قد يضر الدولة ولا ينفعها ... فبعث إليه مكرها ، بمرسو ، يتولى بموجبه إحدى الولايات بالشاطئ الأوربى ... عندئذ تحرّك شيطان العلمع فى نفس سليم ، ولم يكفه ماتم له من الظهر ، بل دفعه شيطان الغرور إلى أن يقوم على رأس جيش استولى به على « أدرنة ، معلناً نفسه سلطاناً عليها ... ا

فلما بلغ كركود ماوصل إليه أخوه سايم من النجاح فى مقاومته إرادة والده، أعدّ عدته للسير على نهاج أخيه ، وناد جيشاً استولى به على مصاروخان، وصار مذلك قريباً من عاصمة الدولة، استعداداً للطوارئ.

ولاشك أزهذه الاحداث قد وقعت من السلطان بايزيد موقع الصاعقة وحلت من نفسه محل الاستياء الفائر. فيفظاً لكيان الدولة ، وعملا على صيانة سمعة السلطنة ، لم ير بُداً من تجريد الجيوش وإرسالها إلى سليم ، وإلى كُركود . . . فالتقت هذه الجيوش بعسا كرهما ، كل فى مكانه ، وهزمتهما ، وفرقت شملهما . . . أما سليم ففر إلى بلاد القرم . وأما كركود فألق بده مستسلماً . . .

ولماكان أمراء الإنكشارية وزعاؤهم مؤيدين لحركة سليم ، ومعجبين بصفاته الحربية ، اجتمع قادتهم وتشاوروا فيما بينهم ، في الذهاب إلى السلطان بايزيد لالنماس المعفو عن سليم ، وشموله بالعطف عليه ، وإعادته إلى ولايته الاوربية . فقد ر السلطان أن من المصلحة إجابتهم إلى ملتمسهم ... ولكن عندما ذهب سليم إلى ولايته ، استقبله الانكشارية بمظاهرة صاخبة ، وساروا به في موكب ضخم إلى الفسطنطينية ، فإلى سراى السلطان بايزيد ، حيث طلبوا في موكب ضخم إلى الفسطنطينية ، فإلى سراى السلطان بايزيد ، حيث طلبوا

إليه التنازل عن العرش لولده سليم .. اونى هذه الحالة رأى بايزيد أن الفتنة قد شب قرنها ، وأنها توشك أن تزلزل من قواعد الملك فرص على أن تمر عاصفتها بسلام ، وأعلن تنازله عن عرش السلطنة ، حسما لمادة الفساد، وحقنا لما قد يسيل من الدماء ... وكان ذلك فى صفر سنة ٩١٨ هـ ١٥١٢م أما كُركود ، فبعد انهزام جيشه ، واستسلامه لابيه ، صار يتنقل بحاشيته من بلد إلى بلد ، ومن ولاية إلى أخرى ، حتى رمت به المقادير إلى مصر . فضر إلها ملتجناً إلى السلطان الغورى .

وقد ذكر ابن إياس أن بحيثه كان فى سنة ٩١٥ هـ ١٥٠٩ م. وذكر محمد مختار باشا المصرى أن بحيثه كان فى سنة ٩١٨ هـ ١٥١٢ م. والظاهر أن رواية ابن إياس أولى بالاعتبار لانها مبنية على المشاهدة . ولعل رواية مختار باشا بنيت على تقدير أنه لم يجئ إلى مصر إلا بعد تنازل أبيه عن العرش ...

وكان ابن إياس بسميه ( أو أقد ) والصواب كما هو عند العارفين ( كركود ) .
ولما وفد كركود على مصر استقبله السلطان الغودى استقبالا كريما ،
واحتنى به وبحاشيته احتفاء بالغا، حتى إنه أجلسه فى قاعة العرش فوق مرتبة
الأمير الكبير ، وفوق منزلة قاضى الشافعية ، الذى كان له التقدم على سائر
القضاة . وعنى بشأنه عناية فائفة . وأمر بأن تعد له ولحاشيته (قاعات البرابخية )
فى بولاق . ورسم لناظر الحاص بأن يُعضر إليه ما يحتاجه من فرش وأوان
وصينى وأدوات فاخرة ، تصلح لإقامة مثله وراحته مع حاشيته . ثم أرسل
إليه عشرين فرسا لركوبه وأتباعه . منها أربع جنائب بالسروج الذهب ،
والكنابيش الزركش ، والغواشى الحرير الاصفر . ثم أمر السلطان بإقامة

مأدبة حافلة فى (دار البرابخية) وأن يتوجه إليه الاتابكى قرقاس والامراء المقدمون ، لتحيته والسلام عليه والترحيب به ، وكذلك القضاة الاربعة، وأعيان المباشرين، من أرباب الوظائف فكان كركود يقوم لكل من يتقدم إليه بالسلام ...

ثم رسم السلطان لنقيب الجيش بالاستعداد لحضوره والامراء جميعا ، الموكب الذى سيحف بالأمير العثمانى عند طلوعه إلى الحوش السلطانى بالقلعة ، وأن يكونوا - كما يقول ابن إياس - بالشاش والقهاش . يعنى بالملابس الرسمية ، حسب ترتيب درجاتهم .

كما رسم بأن تنصب السحابة الزركش على الدكة وهي غير السرادق الاشر في \_ وأن تفرش الدكة بالطنافس الفاخرة ، وتُفَشَّى بالأطلس الاصفر، وأن تزين القلعة \_ عند باب الزردخانة \_ بالسناجق السلطانية ، وبآلات الحرب من سائر أنواع الأسلحة ، وأن تصف المكاحل الكبار على بابها . وأمر بأن المهمندار ورؤس النُّوب، يتوجهرا إلى الامير كركرد ابن عثمان بالشش والقباش ، يعنى بأزيائهم الرسمية . ويصحبوه في طلوعه إلى القلعة ...

وعند ما ذهب إليه رسل السلطان فى موكبهم الباهر، أركبوه من دار الضيافة ببولاق، فرسا مطهما بسرج من الذهب وكنبوش فاخر . وقادوا أمامه الجنائب السلطانية وسار الموكب به إلى طريق المقس، ثم على سوق مرحوش، ومن هناك شقوا به القاهرة نحو القلعة .

قال ابن إباس، فكان له يوم مشهود، وخرج الناس أفواجا لرؤيته، واستمر في ذلك الوكب الفخم حتى وصل إلى القلعة. فطلع وهو راكب

إلى باب الحوش السلطانى ، ثم نزل على مصطبة باب الدهيشة ، ففرشوا له هناك مقعدا من الحرير ، استراح عليه فليلا ، ثم دخل الحوش . فلما بلغ أوائل البساط ، نهض السلطان ونزل عن الدكة واستقبله واقفا ، وتعانقا ... وقيل إن ابن عثمان باس يد السلطان ووضعها على عيليه ... ثم تحدثا وقوفا ساعة . ثم خلع السلطان عليه . فلما خرج ركب من مصطبة شاة الزردخانة . قال : وكانت صفة ( توقد) بيك ابن عثمان ، رجملا شابا في عشر الاربعين ، معتدل القامة ، عربى الوجه ، يميل إلى الصفرة ، نحيف الجسد ، أسود اللحية ، جميل الهيئة . وعلى رأسه عمامة تركانى ، وهى صغيرة دون أسود اللحية ، جميل الهيئة . وعلى رأسه عمامة تركانى ، وهى صغيرة دون عمائم جماعته – وقيل إنه أكبر أولاد بايزيد ابن عثمان – ولما طلع إلى القلمة كان عليه (دُلامه ) حرير أصفر ، وفوقها ( بُجندة ) صوف أخضر مفتوحة ... فلاع عليه السلطان خلعة جرد ذهب شغل القاعة ، تلع مفتوحة ... فنزع ما عليه ، وألبس الخلعة السلطانية . . . وبالغ السلطان في كالبرق . . فنزع ما عليه ، وألبس الخلعة السلطانية . . . وبالغ السلطان في كالبرق . . فنزع ما عليه ، وألبس الخلعة السلطانية . . . وبالغ السلطان في الكرامه جدا . . .

ثم قال : ورسم السلطان للأمراء بأن يتزلوا صحبة ( قرقد ) بيك . فنزلوا معه إلى الصليبة ... فحلف عليه م بالرجوع إلى دورهم ... فصحبته رؤس النّوب بالشاش والقياش ، إلى بولاق ، على الجزيرة الوسطى ، حتى وصلوا به إلى (البرايخية) دار الضيافة . ثم انفض الموكب . وهناك مدت له مدة حافلة ...

قال: وفى أثناء ذلك بعث إليه السلطان بتقدمة حافلة ... قيل إنه بعث إليه بعشرين ألف دينار: عشرة ذهب، وعشرة فضة. وعدة بقج فيها قاش مفتخر ، ما بين سكندرى ، ومنزلاوى ، وغير ذلك ... وفيها بعد، قدم ابن عثمان للسلطان هدية جيدة ، ما يحضرنى قدرها ... ثم قال:

وفى يوم الثلاثاء، ثامن ربيع الأول سنة ٩١٥، دعا السلطان (ترقد) بيك إلى الميدان، ولعب السلطان والامراء أمامه بالكرة، ثم مدت له أسمطة حافلة ببُحرة الميدان، ولم يحضر ذلك سوى ابن عثمان وجماعته ... ولما أراد الانصراف، خلع عليه السلطان كاملية بنماسيح على الاحمر، وأركبه فرسا بسرج ذهب وكنبوش .. واستمر بعد ذلك يدعى إلى ميدان الكرة،

ويما لا يحتمل الشك أن الأمير كركود قد حضر الاحتفال بذكرى المولد النبوى الشريف في هذا الشهر، وشاهد هو وحاشيته ما تجلى من عناية السلطان الغورى بالمولد، ومن سعة كرمه في النفقات، وبالغ الإنعامات وشمول المنح والمبرات، وإسداء الإحسان والخيرات، بماكان له وقع عظيم الأثر في نفوسهم . كما راعهم ما أبصروا من فخامة الاحتفال بهذه الذكرى المباركة ، وما يوزع في أيامها ولياليها من صنوف الصدقات على الفقراء والمعوزين، بما لاعهد لهم بمثله في بلادهم .

وفى شوال من هذه السنة أجرى السلطان للأمير كُركود راتباً شهريا قدره ألفا دينار ، تصرف إليه مادام فى مصر ...

وظل هو وحاشيته موضع الحفاوة والتكريم ، إلى أوائل ربيع الثانى من سنة ٩١٦ ، حيث طلع إلى القلعة مستأذناً فى العودة إلى بلاده فتحقّق به السلطان وخلع عليه خلعة سنية ، منسوجة بخيرط من الذهب ، شغل القاعة . وسمح له بالإذن . فنزل من القلعة في موكب هائل ، وفي صحبته

الانابكى قرقاس والأمراء المقدمون ، وجماعة من الرؤساء أصحاب النّوب ، وساروا معه إلى بولاق . وهناك قدموا إليه الحراقة العظيمة الى يمتطيها السلطان عند الاحتفال بكسر الخليج . كما جهزوا له عدة سفن عليها المؤن والعلوفات والاوانى اللازمة الإقامات . ورسم السلطان للمهمندار والحازن وبعض غلمان الخاص ، بأن يظلوا فى خدمته حتى يصل فى النيل إلى رشيد . . . ومن هناك سافر الامير إلى بلاده .

# ٤ — احتفال السلطان الفورى بالمولد

فى ربيع الأول سنة ٩١٧ ه ١٥١١ م رسم السلطان أأغورى بإقامة معالم الاحتفال بذكرى المولد النبوى الشريف على الرسوم المعتادة ، والتقاليد المقررة ، وكانت ليلته الحتامية مساء الجمعة . وحضره الحليفة العباسي المصرى ، والقضاة الأربعة ، والأمراء ، ورجال الدولة ، وأعيان الأمة ، ووجوه الناس ، ومشايخ الطرق الصوفية وأتباعهم ، بأعلامهم وطبولهم وزمورهم ، فى مواكهم وإشارتهم المعهودة .

قال ابن إياس: وكان حافلا... وهكذا كانت العادة في كل سنة . وقال: فلما كانت سنة ٩٢١ هـ ١٥١٥ م أمر السلطان بعمل المولد، ونصب الحيمة الكبيرة (السرادق الآشرفي) وكان بمصر إذ ذاك الشريف بركات أمير مكة . فحضر الاحتفال بالمولد مع القضاة الاربعة . وقيل إن السلطان أجلسه فوق مرتبة الاتابكي سودون العجمي . واجتمع سائر الامراء المقدمين وأرباب الوظائف، ومشايخ العلم . وكان يوماً مشهوداً .

وأما الاستاذ محمد لبيب البتنونى بك فقد ذكر فى كتابه ( الرحلة الحجازية ) أن السلطان الغورى أرسل فى سنة ٩١٨ إلى الشريف بركات يدعوه إلى مصر ، فاعتذر ، وأرسل بالنيابة عنه [ ولده ] الشريف أبا نمى ، وعره ثمان سنين . فأكرمه السلطان كل الإكرام ، ورده إلى أبيه معززاً ، وأشركذ معه فى أمر مكة والاقطار الحجازية ...

أقول: وقد يكون هذا صواباً إذا لم يكن الشريف بركات قد حضر في السنة التي ذكرها ابن إياس وأما أن يحضر الولد في سنة ٩١٨ ويحضر أبوه في سنة ٩٢١ فلا تعارض ، خصوصاً وابن إياس يقرر ماشاهده وعرفه ووقف عليه . على أن البتبوني بك لم يذكر حضوره في هذه السنة

قال ابن إياس : وفي ربيع الأول سنة ٩٢٢ م ١٥١٦م عمل السلطان المولد الشريف النبوى ، على العادة . ونصب الخيمة العظيمة التي صنعها الاشرف قايت باى ، بالحوش . ونصب المشرابدارية في الحوش [ أمام السرادق ] أحواضاً من الجاد بمتلثة بالماء الحلو ، وعلقوا شوكات بالكيزان الفاخرة ، وزينوا بالاواني الصينية والطاسات النحاس ، وتوسعوا في زينة الشرابخانة أكثر من كل سنة . . .

ثم جلس السلطان فى الخيمة ، وحضر الآتابكى سودون العجمى ، وسائر الأمراء من المقدمين وغيرهم ، ثم حضر قراء البلد قاطبة ، والوعاظ ، على العادة . ثم مد السلطان السماط الحافل ، وتوسع فى أمره . وكان ذلك اليوم مشهودا ، وأمهج عما تقدمه من الموالد المماضية .

قلت : ومما يوجب الاسف أن السلطان الغوري انتقل في هذه السنة

إلى جوار ربه ، بمزقا تحت أرجل الخيل العثمانية ، فى موقعة مرج دابق بحلب. فعليه من الله الرحمة والرضوان .

# إغارة السلطان سليم العثماني على مصر

البرتغالى أغار على بعض الثغور الهندية، وأن الجنود البرتغالية احتلت بعض البرتغالى أغار على بعض الثغور الهندية، وأن الجنود البرتغالية احتلت بعض مدنها الساحلية، وأعملوا فيها النهب والسلب والتخريب . كما وردت عليه رسل بعض ملوك الهند تستصر خه و تطلب إليه النجدة . فبادر بالامر بإعداد أسطول شحنه بالرجال ، وأرسله بقيادة الأمير حسين أغا الكردى ، مزودا بالمال والمؤن والسلاح والعتاد ، إلى بلاد الهند ، لإقامة سرق الجهاد ، ورد الاعداء عن بلاد الإسلام . سافر الاسطول بمعداته الحربية لإنقاذ المسلمين من عادية أولئكم المغيرين ..

٢ ـ وبينها الأمة المصرية في انتظار الآخبار السارة عن أسطولها المنقذ، إذا بالأيام تتمخض عن كارثة من أشد كوارث الدهر في التاريخ المصرية وجائحة من أفدح جوائح الزمان ا وأى كارثة أحد من فقدان الأمة المصرية استقلالها الذي تمتعت به أدهارا متطاولة ؟ وأى جائحة أشد من صنياع السلطنة المصرية ، وإحالها ولاية تابعة ، بعد أن كانت آمرة ناهية في كثير من المالك والولايات والأقاليم ...!

فقد تواترت الانباء على السلطان الغورى بأن الجيوش العثمانية ، وعلى رأسها السلطان سليم بن بايزيد ، قد اجتازت حدود السلطنة المصرية ،

يجتاحة أملاكها الواسعة بآسيا الصغرى ، وولاياتها بالشرق العربي ... ا

ف أن بلغت هذه الاخبار المكدرة مسامع السلطان حتى أصدر أوامره إلى أمراء الجيوش المصرية بالاستعداد والتأهب لملاقات الجيوش العثمانية، وردها عن البلاد . كما أصدر أوامره إلى ولاة الثغور وحراس الحدود بإعداد القوة الكافية لوقف زحفها ، ودفع عاديتها ، بقدر المستطاع حتى تصل إليها الجيوش .

على أن علاقة الدولة المصرية ، بالدولة العثمانية ،كانت ـكما أشرت إليه من قبل ـ قائمة منذ أمد بعيد ، على المسالمة ، والموادعة ، وحسن الجوار ، وتبادل العواطف . ولم يحدث بينهما ما يكدر الصفى ، أو يدعو إلى الجفاء أو الحرب .

اللهم إلا تلك المرة التي حدث فيها أن احتكت المرابطة العثمانية بالمرابطة المصرية، في بعض الثغور من آسيا الصغرى، وقام الجنود المرابطون من المصريين هناك، برد عدوان المعتدين من العثمانيين. عما دعا إلى تحرك السلطان يا يزيد لذلك و إرساله جيشا لإخلاء أذنه (أطنة) وطرسوس، من الجنود المصرية التي أحتلتهما، وتدارك السلطان قايت باى ، الأمر ، ورأى - حسما للشر الذي كان يوشك أن لا يعرف مداه ، وحرصا منه على دماء المسلمين من أن تراق في غير سبيل الله ـ التخلى عن هذين الثغرين، والسلامة عما يحر الدفاع عنهما من سوء العواقب.

٣ \_ ولعل الاسباب التي حملت السلطان سليم على غزو مصر والاستيلاء
 عليها ، تتلخص \_ على ما أرى \_ فيما يأتى .

كان السلطان سليم جامح المطابع ، كثير الأوام إلى سفك الدماء ، لا يعرف فى ذلك عهدا ، ولا يرعى حرمة ، ولا يحفظ جوارا . وقد دفعته طبيعته الملتمبة إلى غزو مملكة الفرس ، والانتقام من الشاه إسماعيل الصفوى ، لأنه آوى إليه المشردين فى أبناء أخويه كركود وأحمد وأولادهم ، والبقايا من أعقابهم ، بعد أن قتلهما وأباد ماوصلت إليه يده من ذراريهما ... ولما رآه فوق ذلك من اهتمام الشاه بالتوسع فى رقعة الدولة الفارسية ، وامتدادها متجهة نحو الرقى والنمو ، لا سيما بعد أن استولى الشاه على ولاية «شروان ، واتخاذه « تبريز، قاعدة لملكه ، كما وضع يده على العراق العربى ، وبلاد خراسان ، وديار بكر ، واحتلت جنوده بغداد ، وضم إلى أملاكه مملكة فارس ، ودار بكر ، واحتلت جنوده بغداد ، وضم إلى أملاكه مملكة فارس ، منابع الفرات حتى نهر «أموداريا ، جيحون ...

وكان السلطان الغورى قد راسل الشاه إسماعيل محذرا إياه من طغيان السلطان سلم ، وأنه غير مأمون الجانب. وعرض عليه عقد تحالف بين السلطنة المصرية والمملكة الفارسية ، يقوم على قو اعدالدفاع المشترك. وقد تم عقد هذا التحالف. وكان من أثره أن بادر السلطان سلم بمهاجمة بملكة الشاه ، كا أضمر الشر لسلطنة الغورى ...

٤ ـ وقبل أن يهاجم السلطان سليم بلاد الشاه ، لجأ إلى فكرة ، بل أمر بارتكاب جريمة تعد من أفظع الجرائم الإنسانية . وذلك أنه أصدر مرسوما سريا بحصر عدد الشيعة المنتشرين في أنحاء الولايات العثمانية ـ لاسيما أولئكم الذين كانوا يسكنون البلاد المتاخمة الارض الفرس ـ فلما

نفذ أمر الإحصاء، أمر بقتلهم جميعاً ... اوقد كانوا - فيما يروى - قرابة أربعين ألفا ... فيا لهول ماصنع ... ا

ولا شك فى أن هذا الفعل الشليع لا يصدر إلا عن طبيعة تجاوزت حدود الوحشية، وبرتت منها الفطرة الإنسانية ، ولا يمر التفكير فى مثلها بخاطر فيه أثارة من الإيمان بالله تعالى ، سواء انتحل الإسلام ، أم انتحل أى دين آخر من الأديان السهاوية ، ولا يصدر إلا عن مسخ أعرقت أصوله فى أجذام البريرية ...

٥ ـ وما مرت هذه الحادثة الشنعاء بخاطرى، إلا ذكرت بها حادثة
 أخرى تشبهها ، ن كل الوجوه .

وذلك أنه فى أغسطس سنة ١٥٧٢ م ٩٨٠ حرضت الأميرة كترين دى مدسيس ولدها شارل الناسع ملك فرنسا على البروتستانت، وأغرته بالعمل على إبادتهم من المماكة. فأذعن لإرادتها، وحرض عليهم الكاثوليك فذبحوهم عن آخرهم ... ويروى أرب عددهم كان نحواً من ستين ألفا ، وفيهم كثير من النبلاء والعلماء والقواد والأدباء والشعراء ...

ومن البديهى أن من يقدم على ارتكاب أمثال هذه الفظائع لايصح أن يحسب في عداد بنى الإنسان ، أو يدعى أنه ينسب إلى دين من الأديان ... وفي التواريخ القديمة والحديثة وقائع من هذا النوع، تقشعر لذكرها الأبدان أضربنا عن الإشارة إليها ؛ لاسيا ماكان منها خاصا بدول الاستعار وما تتخذه من الوسائل الجاعة في استعباد الشعوب المغلوبة على أمرها في هذا العصر ، بما يسود له جبين الإنسانية . ويلوث صحائف الحضارة في هذا العصر ، بما يسود له جبين الإنسانية . ويلوث صحائف الحضارة

والمدنية التي تدعبها الدول الأوربية .(١)

السلطان سليم بالشيعة في بلاده ، بمثلها أو بما يقرب منها بأهل السنة في أرضه. السلطان سليم بالشيعة في بلاده ، بمثلها أو بما يقرب منها بأهل السنة في أرضه. إذ أمر بقتل طائفة من شيوخ السنة وإحراق كتبهم ، وهدم قبور مو تاهم ... وكل هذا طغيان وخروج عن جواد الحق والعدل والرحمة ... والبادئ أظلم ... مده الفظائع وأمثالها بدأ السلطان سايم في اجتياح بلاد الفرس، فقاد جيوشه إليها وهاجمها وأخذ يعمل فيها بد التقتيل والتدمير والتخريب، ما شارت له طبيعته الجاعة . وبعد أن أبلي الشاه إسماعيل في الدفاع عن بلاده البلاء العظيم ، فر منهزما ، واستولى سليم على أمواله وذخائره وخزائنه و نفائسه ، كا وقعت في بده إحدى زوجاته ولم يقبل ردها إليه ، بل زوجها من أحد كتابه . وقبض على كثير من مهرة الصناع وأرسلهم إلى بلاده ، ليحرم الدولة كتابه . وقبض على كثير من مهرة الصناع وأرسلهم إلى بلاده ، ليحرم الدولة الفارسية من عوامل الحضارة ، ووسائل التقدم والارتقاء .

وكان الشاه عندماها جمت الجيوش العثمانية بلاده ، أمر بإحراق مخازن المؤن والأقوات ، وأنبار الحبوب . ولذلك لم يلبث الجيش العثماني أن وقع في مجاعة اضطر معها السلطان سليم إلى الارتداد ، وإخلاء البلاد ، والعودة إلى ملكه ، للاستراحة والاستعداد لمعاودة الكرة في الربيع . . .

وفى خلال ذلك ترامى إليه أن المؤن والذخيرة والأقوات التي كان أعدها للحاق بجيشه، أثناء مهاجمته البلاد الفارسية، قد مُنعت عن السير في (١) وهنا أذكر قول الدكتور غوستاف لوبون : إن الحضارة الأوربية ، وإن كانت أقل قسوة من الغارات الحربية ، إلا أنها أشد فتكا وأمعن تدميرا . وأقول : لاسيا فى النفوس و الاخلاق، واستنزاف الارزاق ، وهذا أخطر ما تصاب به الإنسانية .

طريقها ، وأن ذلك المنع كان بتدبير من السلطان الغورى . فقامت قيامته وأمر بإعداد الجيوش لمهاجمة مصر والانتقام من الغورى . لاسيا وقد علم أن فيلقا من الجيش المصرى ذهب فى أسطول لنجدة بعض ملوك الهند الدين استغاثوا بالسلطان لرد غارة البرتغاليين عن ثنورهم وهذه فرصة ...! ول.كي يمهد السلطان سليم لهذه الغزوة ، أرسل بعض رجاله إلى ولاة الدولة المصرية لاستطلاع الاخبار ، ومحاولة إرشاء من يقبل مهم الرشا ، مع الوعد والوعيد ، والترغيب والتهديد . ولسوء الحظ كان هؤلاء الولاة وهم : خير بك الأباظي والي حلب ، وجان بردى الغزالي والي دمشق ، وسيباى والي حمس ، كانوا يحملون شيئاً من الضغينة على السلطان الغورى . فوجد رسل السلطان سليم فيهم استعداداً لما يراد منهم . فقدموا الأموال والمدايا والتحف المرسلة إليهم . وتم الاتفاق على كل شيء ، خلف الاستار . في الاستعداد والتأهب . . . ثم ساق جيوشه نحو ، صر .

ولما اقتربت الجيوش العثمانية من الثغور المصرية ، وعلم السلطان الغورى بشأنها أرسل فى الحال إلى أمراء الولايات التى سيجتازها الجيش المغير ، بالوقوف فى وجهه ومدافعته بما لديهم من الفيائق المصرية ، ومنع تقدمه إلى أن يحضر هو بجيوشه المظفرة . ثم نهض فى جيش حسن العدة ، منضما إليه الكثير من الجنود المطوعة والعربان وغيرهم من شباب البلاد . وهناك فى مرج دابق من صحراء حلب ، التتى الجيشان وبدأت المعركة ، وكان التفوق فيها أولا للجيش المصرى . وعند الالتحام واستعار الوطيس، تحركت الخطة المرسومة فى نفس خير بك ورفيقيه ، وظهرت الخيانة العظمى منهم الخطة المرسومة فى نفس خير بك ورفيقيه ، وظهرت الخيانة العظمى منهم

إذ انهزموا بمن معهم من مُحاة الثغور، وانضموا إلى الجيوش العثمانية ، فلما رأى السلطان الغورى هذه الفعلة الشنماء، أصيب فى الحال بالفالج، وسقط عن ظهر جواده. وكان إذ ذاك قد أربى على الثمانين من سنى حياته . وتطاردت الخيل فمزقته تحت سنابكها ... وكان ذلك في ٢٥ رجب سنة ٩٢٢ هـ ١٥١٦م .

وخيانة خير بك والغزالى لم يسبق لها مثيل فى تاريخ الجيش المصرى ...
أما سيباى فقد عاودته الحمية ، وثارت به الشهامة والغيرة ، فندم على ما كان
وارتد فقاتل حتى قتل مقبلا غير مدبر ، رحمه الله .

#### ۹ – فترة طومان بای :

وردت الاخبار إلى القاهرة بفقد السلطان الغورى ، وبانهزام الجيش المصرى، بسبب خيانة خيربك وجان بردى الغزالى . فعم الحزن جميع البلاد المصرية، غير أن ولاة الامور رأوا الامر أخطر من أن يتوانى فى مداركته . فاجتمع الخليفة العباسى المصرى والامراء والقضاة وأهل الرأى ، وبايعوا بالسلطنة لابن أخى الغورى: السلطان طومان باى ، الذى كان خليفته عند سفره ...

تولى طومان باى عرش مصر فى هذا الظرف العصيب. فبادر فى الحال بتأليف جيش تطوع فيه كثير من شجعان الامة ، وانضم إليه فرسان العرب ورجالاتهم. ونهض بعزيمة قوية وقاد هذا الجيش ، وصمد لمدافعة العثمانيين عن البلاد ، وأبدى من الشجاعة والفروسية والإقدام ، ما لا ينى به وصف. حتى إن السلطان سليم أعجب بما رأى من تفوقه فى البطولة ، وعزم على

أن يعهد إليه بولاية مصر . . وتحدث بذلك أمام الأمراء . فحذره خيربك والغزالى من عواقب هذا العزم ... فعدل عن ذلك . فلما وقع طومان باى أسيرا أمر بشنقه . فعلق على باب زويلة . وكان ذلك فى ١٢ محرم سينة اسيرا أمر بشنقه . فعلق على باب زويلة . وكان ذلك فى ١٢ محرم سينة

وبموت السلطان طومان باى فقدت الديار المصرية استقلالها ، وامّحت من الوجود سلطتها ، ووقع سكان وادى النيل فى مخالب الاستبداد ، وبين براثن الظلم والاستعباد ، دهراً طويلا . وسبحان من لايقع فى ملكم إلا مايشاء .

## مقارنة بين قبيز المساوى وسلم العثماني

1 ـ تبين لى مما لاحظته أثناء دراستى موضوع هذا الكتاب وملابساته التى دعا إليها التقصى والاستيفاء، أن بين قبيز ملك الفرس الاقدمين، وبين سليم سلطان الترك العثمانيين، كثيرا من التقابل فى الصفات، والتشابه فى الحصال والحالات. على بعد ما بينهما من القرون والحقب والاجيال. فقد كان بين إغارة قبيز على مصر واغتصابها من الفراعنة، وبين إغارة سليم عليها وانتهابها من الماليك الجراكسة، أكثر من عشرين قرنا.

وقد راعنى هذا التوافق الغريب بين هذين الجبارين ، وإنه ليعد من عبر التاريخ ، وروائع الاحداث الزمنية . فرأيت أن أعرض ما استنبطته من تقابل شؤونهما في هذا الفصل ، ليكون عظة من عظات الدهر ، وعبرة من عبر الايام .

١ \_ لما تولى قبير الملك بعد أبيه ،كان له أخ وحيد . فقتله .

ولما تولى سليم ـ وكان أبوه لا يزال حيا ، فدس له السم فمات ـ وكان له أخوان، فما زال بهما حتى قتلهما ، وأنى كثيرا من أولادهما .

عزا قبير مصر ، فلم يستطع التغلب عليها إلا بخيانة (فانيس) أحد
 القواد الأجانب الملتحقين بالجيش المصرى .

وغزا سليم مصر ، فلم يستطع التغلب عليها إلا بخيانة (خير بك الأباظى وجان ردى الغزالي) وكانا من قادتها وأمرائها .

س\_ فى أثناء غزوة قبير لمصر ، مات الفرعون (أماسيس) وقتل هو
 الفرعون (أبسامتيك) .

وفى غزوة سليم لمصر مات السلطان (الغورى) وشنق هو السلطان (طومان باى) .

٤ ـ لما وضع قبيز يده على مصر ، عرض لمقدسات المصريين ،
 فنكل بالكهان ، وذبح العجل أبيس .

ولما وضع سليم يده على مصر ، عرض لبعض مقدسات المصريين من التقاليد والعادات ، فاعتقل الخليفة وأرسله هو وأهل بيته إلى بلاده ، شبه أسرى وسبايا ، ومن السرادق الأشرفي الذي صنع لمرلد النبي الكريم وماعه بأبخس الأثمان ، وكان من التحف التي لانظير لها .

٧ - وأهم من ذلك كله:

ه - أن اجتياح قبيز للديار المصربة ، أضاع على الأمة استقلالها ، وأفقدها حريثها ، ومنق وحدثها ؛ تلك المزايا التي رفلت في بحبوحتها ، ونعمت ما ، أدهاراً متطاولة .

وإن اجتياح سليم للديار المصرية أضاع على الأمة سلطانها الواسع ، وأفقدها استقلالها الكامل، وحريتها المطلفة . تلك المزايا التي رفلت في مجبوحتها ونعمت بثمراتها الجنية عدة قرون .

٦ مات قبیر منتجرا ، فی نوبة من نوبات الصرع النی کانت تعتاده
 فی فترات من حیانه ، ومات سلیم بضربة الطاعون ـ ولم بمکن أطباءه من
 علاجه ـ فهو بذلك والمنتجر سواء .

٧ \_ مات قبيز، بعد أن حكم سبع سنوات .

ومات سليم ، بعد أن حكم سبع سنوات .

وهذا من غرائب الاتفاقات ١٠٠ و ليس من جديد على الزمن .

تولى الله جزاءهما بمـا يستحقان ...

## في عصر الدولة العثمانية

#### ١ - سياسها في مصر:

أشرنا فيها مضى إلى ماكان من استيلاء السلطان سليم بن بايزيد العثمان على الدياد المصرية ، بعدد شنق السلطان طومان باى ابن أخى السلطان الغورى . وكان ذلك في سنة ٩٢٣ هـ ١٥١٧م ومنذ ذلك التاريخ المشؤوم طويت صفحة من أنصع صفحات التاريخ في عصور مصر المستقلة وأمجدها ، وتقلصت راية السلطنة المصرية عن المهالك والولايات المترامية الأطراف الني كانت تخفق عليها في آسيا وأفريقية . وفقدت هذه الآمة المصرية الكريمة أمنها وسلامتها ، واستقلالها وحريتها ، التي تمتعت بشمراتها ، وألفت خيراتها بعضعة قرون ، وتمزق شمل المملكة المصرية ؛ فغدت ولاية من ولايات الدولة العثمانية ، يتعمرف في شؤونها سلاطين آل عثمان بالتولية والعزل ، والتعيين والفصل ، كما شامت أهواء صدورهم ومطامع وزرائهم . • والله يرث الارض ومن عليها وهو خير الوارثين ، .

#### بهاية السرادق الائشرفى :

قال ابن إياس: وأشيع أن ابن عثمان (السلطان سليم) لما طلع إلى القلعة وعرضت عليه الحواصل التيهما رأى خيمة المولد (السرادق الأشرف) فباعها للمغاربة بأربعائة دينار ... ا فقطعوها قطعا، وباعوها للناس ستائر وسفرا ... ا وكانت من جميلة شعائر المملكة السلطانية بالقاهرة فبيعت

بأبخس الأثمان ، ولم يعرف ابن عثمان قيمتها ، وفقدتها الملوك (المصرية) من ذلك الوقت ... قال : وكانت هذه الخيمة من جملة عجائب الدنيا ، لم يعمل مثلها في العالم قط . وهذا من جملة مساوئ ابن عثمان التي فعلها في مصر ، .

0 0

أقول: ياليت السلطان سليم كان انتهما فيما انتهبه من ذخار ملوك مصر ونفائس سلاطينها ، وما استلبه من الأموال العامة والطرائف الخاصة ، وتحف مصر وآثارها النادرة، وما كان عند أمرائها وأكار تجارها من الاسلحة الثمينة ، والمجوهرات القيمة ، والسلع التي لانقوم بثمن ... ا ياليته اغتالها كما اغتال غيرها من مقومات السلطنة ، ومخبآت المملكة ، مما ليس هنا موضع تفصيله، ولم يعرضها على أهل الطمع والجشع عن لا يعرف قدرها ، فيبيعها منهم بشمن لا يقوم بطنب من أطنابها ... ! مع أنها قد كلفت الحزالة المصرية ، بإشراف السلطان قايت باي ، نفقات الهظة تجاوزت الستة والثلاثين ألفا من الدنانير الذهب. أي ما يربي على الواحـد والعشرين ألفا من الجنيهات المصرية ... أياليته نقلها فيها نقل إلى بلاده ؛ إذاً لحفظت في دار السلطنة العثمانية ، ولكانت مفخرة من مفاخر آل عثمان في حفلاتهم بالمولد النبوي الشريف، وغيره من حفلاتهم العامة أو الحاصة. ولكانت ذخيرة ثمينة تضاف إلى عرش الشاه الفارس، وتخت الغورى المصرى، اللذين استولى عليهما وحفظهما في متاحف القسطنطينية للتجمل بهما . ولكن أنى لمثل السَّلطان سليم باستبدال روح النخريب والتدمير ، بروح التوطيد والتعمير 1 ولله في خلقه شؤون .

\* \* \*

ومهما قيـل عن صفات السلطان سليم ، وأنه كان في نشاطه مفقود

النظير ، وفى توقد ذهنه فوق الخيال ، وفى ماضى همته من أعلى ما عهد فى هم الرجال . وأنه كان شاعرا بليغا باللغات الثلاث : التركية والعربية والفارسية ، وأنه كان محبا للعلماء والأدباء، مغرما بالعلم والعرفان ، وأنه كان لحرصه على راحة رعاياه وأمنهم، يخرج أحيانا متنكرا فيختلط بالشعب ويطلع على أحواله ، ويقف على موضع الشكوى منه فيزيل أسبابها ويقتص من العال والولاة الذين يتحقق خروجهم عن جادة العدل بين الرعية . إلى غير ذلك مما يصفه به بعض المؤرخين ؛ فإنه مما لا ريب فيه كان صاعقة على مصر . ولذلك فنحن لاننظر إلى شؤونه وتصرفاته في مصر ، إلا بالمين المصرية ، ولا نة يسها إلا على الخلال الإنسانية ، والنوازع الدينية. فذلك المهمنا تقديره ، ويتسق معنا اعتماره .

وذكر بعضهم أن السلطان سايماً حينها استوخم القاهرة ، بعد أن أكثر فيها من القتل وإراقة الدماء ، ارتفع بجيوشه إلى الروضة وضرب فيها خيامه بجوار المقياس. وكتب بيده على عود المقياس بيتين من شعره، وهما:

الملك لله من يظفر بليل مني يردده حقا ويضمن بعده الدركا لو كان لى أو لغيرى قيد أُ نُمُلَةٍ فوق التراب لكان الأمر مشتركا والحقيقة أن السلطان سليم إنما كتب هذين البيتين من حفظه لامن

قوله . وإنما هما من أبيات لأبي العلاء المعرى ، هي :

الموتُ رَبْعُ فَنَاءٍ لَمْ يَضَعُ قَدَماً فيه امْرُقُ فَثَنَاهَا نحو مَا تَرَكَا والمُلكُ لله مَن يَظْفَر بليل مَي ﴿ يُرِدُدُهُ قَسِرًا و تَصْبِمِن نَفْسُهُ الدركا لو كان لى أو لغيرى قدر أُ نُمُلَةً فوق التراب لكان الأمر مشتركا ولو صفا العقلُ أَلَقَى البُّقلَ حاملُه عنه ولم ثر في الهيجا. معتركا

إنَّ الأديم الذي ألقاه صاحبه ﴿ ثُرضي القبيلة في تقسيم عُمْرُكَا دّع القطاه فإن تُقدَرُ لِفيك تَبتُ إليه تَسرى ولم تنصُب لها غَركا وَلَلْمَنَايًا سَعَى السَّاعُونَ مَذَ خُلِقُوا ﴿ فَلَا تُبَالِي أَنَصُ الرَّكِبُ أَمَّ أَزَكَا والحتفُ أَيسُر والأرواحُ ناظرة طلاقها من خليل طالما فُركا والشخصُ مثل نجيب رام عنرة من المنون فلما سافها بَرَكا

#### الاحتفال بالمولد في العهد العثماني

#### ١ - في عربد السلطان سليم:

لما استقرت قدم السلطان سليم بالديار المصرية ، وحل شهر ربيع الأول سنة ٩٢٣ هـ أس بإقامة معالم الاحتفال بالمولد النبرى ، وإجراء الزبنات على ما جرت به العادة . وكان يوم ١١ من الشهر يوم الجمعة . قال ابن إياس : فلم يشعر له أحد من الناس، وبطل ماكان يعمل في ليلة المولد من اجتماع العلماء والقضاة الاربعة، والأمراء، بالحوش السلطاني، كما بطلت الاحمطة الني كانت تمد في ذلك اليوم ، وألغي ما كان أيعطى للقراء والوعاظ والفقراء ، من الحلم ونُشقق الحرس وأنواع الإنعام، في تلك الليلة .

أقول: وكيف يشعريه أحدمن الناس، والآمة المصرية على بكرة أبيها كانت في مأتم شامل ، وحزن عام ، من هذه النكبة الى لم تر لهـــا مثيلا في تاريخ مصر الماضي ، ولم تشهد لها نظيراً في أشد العهود حلكة ، وقد مرت بها حوادث المغول والنتار، ووقائع الحملات الصليبية، على تكررها، فلم تشعر من ذلك كله بما شعرت به من هذه النازلة .

#### ٢ - في عهد غير بك:

لما أزمع السلطان سليم مفارقة الديار المصرية والعودة إلى بلاده ، أقام خير بك نائباً على مصر . مكافأة له على خيانته ، ومنحه لقب (ملك الامراء) . وهذا اللقب ليس من ابتداع السلطان سليم ، وإنما هو من الالقاب التي كانت تمنحها سلاطين مصر لبعض الأمراء .

كا أقام جان بردى الغزالى ناثبا على الشام . وهو زميل خير بك فى الخيانة ثم ارتحل بعد أن قنل واغتال وسلب ونهب ، ما وسعه أن يفعل - إلى غير رجعة ...

#### ر ۳ – من هو خير بك :

رأينا من تمام الفائدة أن تُعَرِّفَ بهذا الرجل الذي لعب دوراً خطيراً في تاريخ مصر ، وكان اليد الشُّوْمَى ، في الخيانة العظمى . وما أصاب مصر بعد ذلك من الكوارث والنوازل .

هو خير بك بن ملباى الأباظى الجركسى . ولد بسمسوم قريباً من بلاد الكرج . ولما ترعرع قدم به والد وإلى مصر ، وقدمه إلى السلطان الأشرف قايت باى ، فأنزله مع أترابه من غلمان الطبقة . ثم صار من جملة المهاليك السلطانية ، ثم منحه خيلا وقماشاً ورقاه فى صف الجمدارية . ثم صار خاصكيا فدوادار سكين . وفى سنة ١٠٩ ه جعل أمير عشرة . ثم عينه الناصر محمد بن قايت باى ، أمير طبلخانة وبعثه فى سفارة إلى السلطان بايزيد العثمانى والدسليم قايت باى ، أمير طبلخانة وبعثه فى سفارة إلى السلطان بايزيد العثمانى والدسليم تم جعله الاشرف قانصوه جان بلاط ، أمير عشرة مقدم ألف .

ولما خرج قصروه نائب الشام عن الطاعة، وأظهر العصيان على السلطنة، جرد السلطان عليه العساكر بقيادة خير بك، وكانت له معه وقائع ...

ولما بويع للعادل طومان باى الأول، كان خير بك مجرداً من رتبه مسجونا فى بعض جرائمه ، فلما حضر السلطان إلى مصر أمر بإطلاقه والإنعام عليه بتقدمه ألف، كما كان . ثم جعله الأشرف قانصو والغورى ، حاجب الحجاب .

وكان لخير بك أخ يسمى قانصره المحمدى البرجى وكان هذا الآخ نائبا على الشام . فلما توفى أسند الغورى نيابة حلب إلى خيربك سنة ١٥٠١م مكان سيباى الذى نقل إلى نيابة الشام . وظل نائبا على حلب إلى أن كان من أمر السلطان سليم العثماني ماكان ، وحدثت منه تلك الخيانة العظمى . ثم جعله للسلطان سليم نائبا على مصر عند ما رحل عنها .

وكان يلقب فى الدولة المصرية (المقر السبنى) فلقبه السلطان سليم (ملك الأمراء) وهو لقب يقرب فى معناه من لقب (خديو) ومن أثاره المدرسة المعروفة بالخيربكية بقسم الدرب الاحمر بالفاهرة .

#### ٤ - الاحتفال بالمولد في مدة نيابته:

بعد أن رحل السلطان سليم عن مصر ، وقبض خيربك على زمام الأمر فى البلاد ، أراد أن يستميل إليه الأهالى ، وأن يحسن سياسته مع الشعب ، ففكر فى أن يجرى على سنن من تقدمه من إجراء الاحتفال بالمولد النبوى الشريف ، على القواعد المقررة ، والتقاليد الموروثة ...

فِلْمَا حِلْ شَهْرِ رَبِيعِ الْأُولُ مَنْ سَنَةً ١٩١٤ مَ أَمَرَ بَايِقَامَةُ الزيناتِ

ومعالم الاحتفال بالمولد النبوى . فلم ينهض له الناس النهوض المعتاد . وكان احتفالا تنفها . قال ابن إياس : فلم يشعر به أحد من الناس ، قيل إن خيربك أحضر عنده عشر جهخ للمقرئين ... ؟ ا فضجوا من ذلك وقالوا : نحن كان يدخل علينا في مولد السلطان (يريد المولد النبوى ، وهكذا كان يطلق عليه في تلك الحقبة ) لكل واحد منا مائة شقة 11 فكيف نأخذ في مولد ملك الامراء جوخة بأشرفيين ؟ ( نوع من العملة ) فرسم لكل واحد منهم عوضة بأربع أشرفيات . قال : ثم بعد العصر مدسماط بالمفعد الثاني الذي بالحوش ، ليس بكير أمر . تخاطفته العثمانية في لمح البصر ، وبات غالب الفقهاء ؛ بلا عشاء .

ثم قال ابن إياس: وأين الحسام من المنجل، بالنسبة لما كان يعمل في مولد السلاطين المماضية، من الاسمطة الحافلة، وشقق الحرير التي كانت تدخل على جوق القراء والوعاظ؟ ولا سياها كان يعمل في مولد السلطان قانصوه النورى. فكان يضرف على السماط في المولد أربعة آلاف دينار، وكان يحضر عنده في تلك الخيمة العظيمة التي لم يبق يسمح الزمان بمثلها أبدا، القضاة الاربعة، ومن الامراء المقدمين: أربعة وعشرون أميرا مقدم ألف، غير بقية الامراء والعساكر، وهم بالشاش والقباش! ... فأين ذلك النظام العظيم، كيف ذهبت أوقاته ؟ فيا أسنى على تلك الأيام، كأنها كانت منام...!

وفى ربيع الأول سنة ١٥١٥م كان المولد يوم الاحد ١١ منه . فجلس ملك الامراد فى المقعد الذى بالحوش السلطانى بالقلعة ، وطلع إليه خير الدين نائب القلمة ، وبعض المباشرين ، وُثلة من أمراء العثمانية . كما اجتمع عنده من القراء والوعاظ ثلاث عشرة جوقة . وفي آخر النهار مد سماط . يصفه أبن إياس بأنه: لايسمن ولاينني من جوع ... ثم خلع على الوعاظ قفطانات ، واستردها بثمن زهيد .

وعلى هذا جرى الرسم فى احتفال سنة ٢٦ و ٢٧ .

أما فى سنة ٩٢٨ فقد كان المولد فى يوم السبت ١١ من ربيع الأول ، حيث عمل ملك الأمراء الاحتفال به . فاجتمع القراء والوعاظ (بالدهيشة) وأرسل يقول لقضاة القضاء : لانكلموا خواطركم ولاتطلعوا إلى القلعة ، فإن ملك الأمراء حصل عنده توعك فى جسده ، فلن يحضر المولد . ثم أرسل خلف قاضى القضاة المالكي على انفراد \_ وكان من أخصائه ، ومن المقربين عنده \_ وقال له : إطلع واحضر المولد .. كما أرسل إلى الأمراء الجراكسة ، والأمراء الجراكسة ، والأمراء الجراكسة ، والأمراء المحلفوا إلى القلعة والإمراء المولد ...

قال ابن إياس: وقيل إن ملك الامراء احتجب في ذلك اليوم في (الاشرفية) التي يجوار (الدهيشة) ولم يجلس عند القراء، ولا حضر السماط، بل قعد على رأس السماط قاضي القضاة المسالكي ، والامراء برسباي ، والخازندار ، وآخرون من الامراء العثمانية ...

وقال اللواء محمد بختار باشا المصرى: وفي هذه السنة توفي خيربك باشا بمرض جلدى ، ودفن في المدرسة التي تدعى الخيربكية التي بناها في القاهرة بشارع باب الوزير تحت القلعة . قال : ولكثرة استبداده قيل في حقه إنه كان ينهض من لحده ليـلا ويستغفر الله على ما أتاه من الشرور في حياته .

قلت: ولاشك أن هذا من تخاريف العامة واختلاقات من يستغلونهم وظل نواب السلطنة العثمانية وولانها على مصر ـ بعد خير بك ـ يقومون عراسم الاحتفال بالمولد النبوى الشريف بين العناية والتقصير ، حسب الغاروف والاحوال ، كل على قدر همته من الرفعة والتدنى . إلى نهابة الحكم العثمانى .

على أن الامة المصرية كانت تفوم من جانبها بما تقصر عنه همم الولاة من أهل الخول والقصور .

## ٣ – من العادات الحصيرية :

قال الجبرق: ولاهل مصر سنن وطرائق في مكارم الاخلاق، لاتوجد في غيرهم ... ولهم عادات في أيام المراسم، مثل: أيام رجب، والمعراج، ونصف شعبان، وليالي رمضان، والاعياد، وعاشوراء، والمولد الشريف. [فكانوا] يطبخون الارز باللبن، والزردة، ويملأون من ذلك قصاعا كثيرة، ويفرقون منها على من يعرفون من المحتاجين. [وكان] يجتمع في كل بيت الكثير من الفقراء، فيوزعون عليهم الخبز، ويأكلون حتى بشبعوا من ذلك اللبن والزردة، ويُعطونهم بعد ذلك دراهم ... وذلك خلاف ما يعمل ويفرق من الكعك المحشو بالسكر والعجمية، والشريك: على المدافن والترب، في الجمع والمواسم.

#### فى عهد الماليك البيكوات

إلى المكان الذى ينقل إليه كل بر وفاجر \_ آخذت الدولة تولى إرسال الباشوات من رجالها إلى مصر نوابا عنها ، وولاة عليها . وكان بعض هؤلاء الباشوات من رجالها إلى مصر نوابا عنها ، وولاة عليها . وكان بعض هؤلاء الباشوات ربما شعر من نفسه بشى من بعد الهمة ، فيذهن فرصة إنشغال الدولة بالحرب مع دولة أخرى معادية \_ وكثيرا ما يكون ذلك \_ فيثور محاولا الاستقلال بحكم الديار المصرية . كانت هذه المحاولات تظهر حينا ونختني أحيانا . لأن الدولة كانت تبادر إلى إرسال الجيوش فتقمع هذه التوثبات وتقبض على ناصية الحال . ولا تلبث فتنة ذلك النائب المتوثب أن تخمد وتذهب ربحها ... ومن أجل هذا وضعت الدولة قاعدة في تعيين ولاتها على مصر ، بأن لاتزيد مدة الولاية على سنة واحدة ، في غالب الأحيان .

#### ثورة على بيك الكبير:

وما زال الأس جاريا على ذلك إلى أن اشتبكت الدولة العثمانية مع دولة الروسيا في الحرب. وكان ذلك في عهد السلطان مصطنى خان الثالث، فانتهز على بيك هذه الفرصة ، التي ظنها مواتية ، وأعلن استقلاله بشؤون الديار المصرية ، ثم زحف بحيشه مكتسحا بلاد الشام وحلب، وما والاها، وظل في وقائع وسارك ومعامع ناجحة إلى ان أنزعها من الدولة العثمانية، وأعان انضهامها إلى أمها مصر، كما كانت من قبل.

وِكَانِ ابتداء حَكُمَ عَلَى بيكُ، مستقلاً ، في سنة ١١٧٩ \* ١٧٦٥ م.

غير أن الدولة العثمانية لم تلبث أن فكرت فى تدارك الأمر، واتهمت على بيك بمالاة الروس، وبأنه إنما استمد منهم ما أعانه على ثورته، وأصدرت الاوامر بتسيير الجيوش إليه، فالتحمت معه فى حرب انتهت باستردادها للبلاد التى كان استولى عليها، كما أعادت مصر إلى الحظيرة العثمانية.

على أن هذه الثررة التي قام بها على بيك ، لم تذهب عواملهامع الرياح ولا نتائجها سدى ، بل أنها تركت أثرا فعالا في نفوس الماليك المصرية ... وقرًّ في ضمائرهم أن في الاستطاعة منازعة الدولة ، والتغلب على نفوذها وسلطانها ، وأن في الإمكان، مقارعتها في ساحة الحرب والطعان ... فقو يت في قلومهم همذه النزعة ، واشتدت مها شوكتهم ، وعرفوا لأنفسهم قيمتها في الوجود ، ففرضوا نفوذهم ، وأخذوا يسلبون من الباشوات مطلق سلطائهم ويقفون في كثير من الشؤون العامة في وجومهم ... وأحست الدولة بمــا تجدد لهم عليها من همم الماليك ونزوعهم نحو الاستقلال بالامر في مصر ، على أقل تقدير ، فحسبت حساب ما يحملون لهاحقد ، وانتهت لما يضمرون لها من كيد ، ويكمنون لها من بغضاء . لاسيما وقد كانت حالتها بعد الحرب الروسية ، آخذة في التراجع، وأنها في حاجة إلى فترة تسترد فيها وسائل أمنها وسلامتها ، وتنظر فها إلى إصلاح داخليتها ... فكانت تكتني بعد ذلك بأن يكون همّ ولاتها في مصر منصرفا ، على الأكثر ، إلى الحصول على (الحزالة) أي الحراج الذي كانت تدفعه مصر إلى الدولة في كل سنة ... دون التعرض لأمر المماليك . بل اتخاذ سياسة المحاسنة معهم ...

وبذلك أصبح للماليك النفوذ الواسع، في طول البلاد وعرضها ... وكانوا

متى شاءرا إبدال وال بآخر لا تتوقف الدرلة كثيرا فى إجابة طلبهم ... وفى هذه الحالة كانت مصر تتمتع بقدر غير قليل من الاستقلال الذاتى.

#### المولد في عهد الماليك المصرية

أما عناية حكومة هؤلاء المهاليك بأمر الاحتفال بالمولد النبوى الشريف، وإقامة معالمه فى أوقاته المقررة ، فقد كانت جارية على الرسوم التى ورثوها عن باشوات الدولة العثمانية . وما أهونها من رسوم ...

إلا أن الأمة كانت تنهض به من تلقاء نفسها نهوضا بينا ، وتحتفل به احتفالا حسناً . وذلك تحت إشراف بيت السادة البكرية ، ورعاية شيوخه

#### بيت البكري والمولد

كان بيت السادة البكرية فى اللك الحقبة ، يقوم بالساحة الكبرى الني كانت تمتد من جنوب دار الأوبرا الآن إلى مسجد العشماوى ، وتشمل حادة عبد الحق السنباطي غربًا ، إلى دار البريد شرقًا ، وكان يطل على بركة الأزبكية شمالا . وكان حوله ميادين واسعة .

هذا البيت المعامر الجناب، الواسع الرحاب، والمترامى الاطراف، المتناقى الاكناف، كان مو ثلا لارباب الطرق الصوفية، ومنتدى لمجامعهم الدورية، وكان شيوخ آل الصديق يقيمون معالم الاحتفال بالمولد فى ساحاته، وينصبون الاعلام والزينات فى باحاته، ويوقدون أحمال القناديل والثريات فى سواريه وشرفاته. وبذبحون فيه الذبائح، ويقدمون للناس العطايا والمنائح فى سواريه وشرفاته. وبذبحون فيه الذبائح، ويقدمون للناس العطايا والمنائح فى كان فى أيام المولد ولياليه قبلة القاصدين، ومحط رحال الوافدين، وملجأ

الفقرا. والمعوزين. فإذا كانت الليلة الختامية للمولد ، حضر الباشا الوالي ، وكبار رجال الحكومة ، وزعماء الإنكشارية ، وأعيان المباشرين ، وأرياب الوظائف، وغبرهم مِن وجوه الأمة ، ورؤس التجار ، وأصحاب الصناعات والحرف ، لمشاهدة الاحتفال عنه الذكرى السكريمة . وكانت تمد لكل من حضر . الاسمطة الحافلة بألوان المطاعم ، والأوانى الرحبة المليثة بالثريد علمها أبضاع اللحوم الىاضجة الشهية . فيتناول من ذلك من شاء مالذ له وطاب . وبعد الانتهاء من الطعام يصطفون على الأرائك والـكراسي ، و يقمد أكثرهم على البسط والسجاجيد، أو على الحصر المفترشة حول سارية الذكر . وهنالك تقوم حلقات الصوفية وأهل الطرق، يذكرون الله ، ويتناشدون الأناشيد المعروفة عندهم ، وتحدث لبمضهم أطوار من الجذب ، فتكون صيحات وتواجد ، وزعقات وتساند . ويظهر على السامعين الشيء الكثير من الحركات الدالة على الاستحسان والاستطراب. ويجلس في بمض الساحات حلقات أخرى لقراءة الأحزاب، وتلاوة الأوراد، بأصوات مرتفعة صادرة من أقصى حلوقهم ، فيكون لها دوى خاص في الأسماع . ولايزالون جميماً في هذه الأحوال إلى الثلث الاخير من الليل. ثم يأخذون في الانصراف. ومما يذكر أنه في يوم الجمة ١١ من ربيع الأول سنة ١٢٠٧ ه١٧٨٧م لما أقيمت معالم الاحتفال بالمولد، ونصبت سوارى الزينة عليها الأعلام، ومدت الحبال وعلقت فيها الفوانيس والثريات والقناديل، واستنارت الساحة بالأنوار المتلالثة، وحضر المدعوون اشهود الليلة الحتامية على العادة.

حضر الوالى العثماني عابدين باشا مدعوا ، واستقبل بحفاوة بالغة ، فلما

شاهد من ذلك ما لا عهد له به ، سركثيرا وجاد ببعض الإنعامات . وكان الاحتفال به بجا شائقاً ، وكان اشتراك الامة فيه آية في العناية والبذل والسخاء . في مدة مراد بك :

ولها صار أمر الحكومة المصرية فى يد مراد بك رأس الماليك، جرى الإحتفال بالمولد على العادة، وأقيمت معالم الاحتفال، وامتدت الزينات فى أرجائه. وكان بين السيد محمد افندى البكرى وبين مراد بك شىء من المغاضبة والتهاجر وسوء التفاهم، فنهض وسطاء الخير فى السعى إلى إصلاح ذات البين. وما زالوا بمراد بك حتى حملوه على الحضور إلى بيت السادة البكرية، وأزالوا ماكان بينهما من التقاطع، فتصافحا، وتفاهما وتصالحا، وزال ماكان فى نفس كل منهما من أثر. وكان لذلك رنة فرح وسرور عند الناس جميعا.

وبعد صلاة العشاء مدت الموائد الحافلة بالأطعمة الفاخرة ، لمراد بك وحاشيته ، ومن حضرها من الخواص ، فأكلوا وتبسطوا في الأحاديث ، وبعد الفراغ من تناول الطعام ، نهضوا فغسلوا أيدبهم على جارى العادة ، ثم جلسوا على مقاعدهم يستمعون إلى قراءة القراء ، وإنشاد المنشدين ، وشاهدوا حلقات الصوفية وهم يتلون أورادهم وأحزابهم ، كما شاهدوا حلقات الذكر ، وترنح المترنحين ، وتمايل المتجاذبين ، وغير ذلك من المشاهد . ومكث مراد بك في دار البكري حتى منتصف الميل . ثم نهض وخلع على السيد محمد البكري فروة سمور من النوع الفاخر ... وانصرف بعد ذلك راضيا مرضها .

# في عصر الحملة الفرنسية

#### فترة نابوليو له بمصر:

۱ ـ ذكر الجبرتى فى تاريخه المشهور أن دخول نابوليون بونابرت على رأس حملته الفرنساوية إلى القاهرة ،كان فى ربيع الأول من سنة ١٧١٠ هـ ١٧٩٥ م. والجبرتى،كما هو معلوم ،كان من حاضرى دخول هذه الحملة ، ومن مشاهدى إغارتها على مصر ...

لكن اللواء محمد باشا مختار المصرى يذكر فى كتابه (التوفيقات الإلهامية) أن هذا الحادث كان فى صفر من سنة ١٢١٣ هـ ١٧٩٨ م ووافقه على هذا التاريخ أمين سامى باشا فى كتابه (تقويم النيل).

والراجح أن التاريخ الآخير أقرب إلى الصواب . لأنه من الثابت الذي لاشك فيه أن نابوليون كان ، في الناريخ الذي ذكره الجبرتي ، يحارب دولة النمسا ، يذكل بجيوشها ، ولم يكن مشروع احتلاله لوادي النيل قد وضع بعد . وعلى كل حال فقد احتل نابوليون وجيوشه الديار المصرية ، إثر موقعة الأهرام ، وانهزام مراد بك وجنوده ، بعد أن أبلوا البلاء الحسن ، ودافعوا دفاع الأبطال . وبعد أن استراح نابوليون بالقاهرة قليلا ، أرسل نوابه إلى الأقاليم المصرية ، لمكافحة الثائرين بها ، ومطاردة المدافعين عنها . ولضبط شؤونها وإقامة الحكم الفرنساوي بها ، ثم ألف ديوانه الحصوصي بالقاهرة ، فكان مركزه قصر الألني الذي في مكانه الآن (شبرد أو تيل) وغيره من

العائر . وكان من رجال هذا الديواز : الشيخ عبد الله الشرقاوى، والشيخ خليل البكرى ، والشيخ مصطفى الحصاوى ، والشيخ محمد المهدى ، والشيخ سليان الفيومى ، والسيد أحمد المحروقى ، وعلى كنحدا باشى ، ويوسف جاويش باشى . كما أنشأ غيره من الدوارين والجالس وكذلك فعل بالاسكندرية .

### المولد النبوى أيام الحملة

#### ١ - أيام نابوليوند:

بعد أن رأى تابوليون أن الأمر قد استنب له، أخذ يفكر فيا يغطى به سخط الشعب المصرى عليه ، ويقرب قلوب الأمة إليه . فرأى أن من الوسائل التى قد تؤدى إلى ذلك ، أن يأمر بإحياء الإحتفال بذكرى المولد النبوى . فقد يدخل مهذا الاحتمال والشاركة فيه ، شيئاً من الابتهاج والسرور على نفوس المصريين ، ويرضى عواطفهم ، ويجدد لهم ذكرى الإعياد والمواسم التى ألفوها حافلة بأسباب الأفراح ، ووسائل الخير العام والبر الشامل ، والتى كانت فى اعتبارهم ، فى عداد الواجبات الديدية ، أو النقاليد القومية ،

قال الجبرتى: سأل سارى عسكر [نابوليون] عن المولد النبوى لماذا لم يعملوه كمادتهم ؟ فاعتذر الشيخ [خليل] البكرى بتعطيل الاعمال ، وتوقف الاحوال ... ا فلم يقبل ، وقال : لابد من ذلك ... وأعطى له محريال فرنسيا معاونة ، وأمر بتعليق تعاليق وحبال وقناديل ... واجتمع الفرنساوية يوم المولد ولعبرا ميادينهم ، وضربوا طبولهم ودبادبهم ، وأرسل الطبلخانة الكبيرة إلى بيت الشمخ البكرى واستمروا يضربونها بطول (11)

النهار والليل بالبركة (بركة الأزبكية) تحت داره . . وهي عبارة عن طبلات كبار مثل طبلات النوبة التركية ، وعدة آلات ومنامير مختلفة الاصوات مطربه . وعلوا في الليل حراقة نفوط مختلفة ، وسواريخ تصعد في الهواء . وفي ذلك اليوم ألبس الشيخ خليل البكري فروة ، وتفلد نقابة الأشراف ونودي في المدينة بأن كل من كان له دعوى على شريف فلير فعها إلى النقيب . وكان نابوليون كثيراً ما يحضر إلى بيت البكري بالازبكية ، يتناول فيه الطعام ، في المناسبات الداعية من الواسم والاعياد . . .

#### ۲ – أيام كليبر:

لما سافر نابوليون عن مصر، عهد بالقيادة العامة إلى الجنرال كليبر، إذ كان حائزاً عنده تمام الثقة .

قال الجبرتى: وفى يوم الثلاثاء ١١ عن ربيع الأول سنة ١٢١٤ هـ ١٧٩٩ م عمل المولدالنبوى بالأزبكية. ودعا الشيخ خليل البكرى سارى عسكر (كليبر) مع جماعة من أعيانهم ، وتعشوا عنده ، وضربوا ببركة الأزبكية مدافع ، وعملوا حراقة سواريخ ، ونادوا فى ذلك اليوم بالزينة ، وفتح الاسواق والدكاكين ليلا ، وإسراج قناديل ، واصطناع مهرجان .

#### نهاية الحملة الفرنسية

لاخفاء فى أن العداوة والبغضاء كانت متأصلة بين الإنجليز والفرنسيين وكان الإنجليز يحقدون أشد الحقد على نابوليون ويخشون نهضته . ومن طبع الإنجليز الحقد على كل من يرفع رأسه لاستنشاق نسيم الحرية فى الحياة ،

فهم يعملون بكل مانى وسعهم، من دس وكيد، لخفض هذا الرأس أو قطعه . وكان نا وليون يعرف فيهم ذلك معرفة خبير ، ولهذا كان يظهر لهم أشد الاحتفار ، على أن الابحليز مع هذا لايحبون أن يواجهوا عدوا لهم إلاإذا تمكنوا من الاعتباد على ظهير لهم يقد مونه بين يدى مطامعهم ، بعد أن يكونوا قد خدروا أعصابه بأساليبهم المعروفة من الكذب والفش والخداع والنفاق، وشراء الذمم ... وهذه هي سياستهم في كل زمان ومكان

وبينا هم ينصبون حبائلهم لرجال الدولة العثمانية ،كى تمدهم الدولة بجيش يعاونهم على إخراج الفرنسيين مر مصر ، ويبذلون فى ذلك من انوع الحبث والمكر والمال ،كل مرتخص وغال \_ إذا بالجنرال كليبر يغتال بيد طالب حلبي من طلاب الازهر اسمه سليمان . استأجره الانجليز بواسطة نائب عكا . . . وجرت محاكمة هذا القاتل أمام مجلس عسكرى فرنسى ، وحكم عليه بحرق يده ، ثم وضعه على خازوق إلى أن لفظ أنفاسه الاخيرة . . . وكان هذا الحكم وحشيا بلا شك . . .

وفى هـذه الأثناء زحف الإنجليز ومعهم الجيش العثمانى على مصر، وأخذوا فى مفاوضة الجنرال (منو) فى الجلاء عن مصر... وبعد خطوب ومحن جلا الفرنسيون فى رجب سنة ١٢١٦ هـ ١٨٠١ م.

ومنذ قتل كليبر في ٢٠ من محرم سنة ١٢١٥ هـ ١٨٠٠ م والأحوال في مصر مضطربة ، والثورات متوالية ، والقمع جار في الأهالي، من طغاة الفرنسيين، والأزهر مغلق ومعطل الدراسة ، ومشتت الطلبة والشيوخ في أنحاء البلاد ولما كانت المعاوضات مع الفرنسيين في شأن خروجهم من مصر قد

بدأت من أول السنة الهجرية ، فلم يكن هناك من داع لمباشرة أى عمل من الأعمال العامة التي تهم الأمة . ولذلك لم يعن منهم أحد بحضور الاحتفال بالمولد في هذه السنة ...

#### المولد أثناء مخابرات الجلاء

١ - في يوم الاربعاء ١٠ من ربيع الاول سنة ١٢١٦ ه ١٨٠١ م
 نودي بالاحتفال بالمولد النبوي . . .

قال الجبرق، ودى بتزيين الاسواق من الغد، تعظيما ليه م المولد النبوى الشريف. فلما أصبح يوم الاربعاء كررت المناداة والاوامر بالكلس والرش. فحصل الاعتناء، وبذل الناس جهودهم، وزينوا حوانيتهم بالشقق الحرير الزردخان، والنفاصيل الهندية. مع تخوفهم من العسكر. وركب الوزير (العثماني يوسف بأشا الذي حضر على رأس الجيش لإخراج الفرنسيين مصر) عصر ذلك الوم، وشق المدينة، وشاهد الشوارع ... وعند المساء أوقدوا المصابيح ومنارات المساجد. وحصل الجمع (بتكية الكلشني) على (غير) العادة، وتردد الناس للفرجة، وعملوا المغاني والمزامير في عدّة جهات، وقراءة القرآن ... وضجت الصغار في الاسواق، وعم ذلك سائر جهات، وقراءة القرآن ... وضجت الصغار في الاسواق، وعم ذلك سائر خطاط المدينة العامرة، ومصر، وبولاق.

قال: وكان من المعتاد ألّا يُعْتَى بذلك إلا بجهة الازبكية ، حيث مسكن الشيخ البكرى . لأن عمل المولد من وظائفه (في القاهرة) وبولاق فقط . ٢ – وفي ربيع الأول سنة ١٢١٧ هـ ١٨٠٢ م كانت الاحوال قد هدأت في مصر - بعد خروج الحملة الفرنسية منها ـ وأخذت مياه الاطمئنان

تعود إلى مجاربها ، وحل موسم المولد .

قال الجبرتى: شرعوا فى عمل المولد النبوى، وعملوا صوارى ووقدة قبالة بيت [قبطان باشا] وبيت الدفتردار، والشيخ البكرى. ونصبوا خياما فى وسط البركة [بركة الأزبكية] ونودى فى يوم الخيس ثامنه بتزيين البلد، وفتح الأسواق والحوانيت، والسهر بالليل ثلاث ليال. أولها صبح يوم الجمعة، وآخرها ليلة المولد الشريف.

### تقرير مرسل إلى نابوليون عن أحوال مصر

عثرت على هذا التقرير فرأيت أن أجعله خانمة لآنار الحملة الفرنسية بمصر . وقد أرسله الشيخ محمد المسيرى أحد أعضاء مجلس الاحكام الذى أنشأه نابوليون بالاسكندرية برآسة السيد محمد كربم \_ إلى نابوليون بونابرت بعد رحيل الفرنسويين عن مصر . في شبه خطاب يشرح له فيه بعض الاحوال في البلاد المصرية ، وغيرها من بلاد الشرق . وقد رواه البارون دى سامى في كتابه (الانيس المفيد) وهذا أصه ، قال :

إن من أحسن ما خطر في الصائر ، وجرز من مكنونات الذخائر ، ثناء أذكى من المسك عبيرا ، ودعاء أسرع من السحاب مسيرا ، إلى حضرة من أثار لعشيرته في الآنام ذكرا ، ورفع لهم لواء لا يستطيع غيره له نشرا ، المتوصل بثاقب فكره إلى المطالب القاصية ، والمذلل برأيه وسياسته جرامح النواصي العاصية ، الظاهر بمظهر الجلال ، والسابق بحزمه إلى المراتب العوال ، ذي المهابة والوقار عند جميع الآجناس ، والشهامة والكياسة عند

الخاص والعام من الإكياس . حضرة صارى عسكر الجمهوريا الفرنساوية ، وإنسان عينهم فعليه مدار القضية : بونابارت . جعل الله همته مصروفة في الرشاد والصلاح ، ونظمه في سلك أهل الحير وعداد أهل الفلاح ، وأجرى على يديه راحة العباد ، وأجلى به الهموم والغموم والانكاد، وصان ذاته من كل نقص وشين ، وتولى أمره باللطف في الدارين ، ولحظه بعين عنايته في حركانه وسكناته ، وكان له موفقا في جميع تقلباته وتصرفاته .

أما بعد بسط يدى بصالح الأدعية ، ونشر الثناء فى جمع الأندية . فإنا نحمد لكم الله الذى لا إلّه إلا هو ، على كل حال ، ونسأله أن يلطف بالجميع فى جميع الاحوال ، وإننا لم نفس لكم ذكرا ، ولم نغفل عن الدعاء لكم سرا وجهرا .

ونعرفكم عن أحوال طرفنا : وهو أن البلاد المصرية ، حاكمها بمصر ، المتصرف في أمورها (محمد باشا) وباشا الآسكندرية خورشد باشا . ولكن الكلام والتصرف في الإسكندرية لطائفة الإنجليز . وأما الدخل والحرج فهو ببد العثملي (۱) والغز \_ يعني الماليك \_ كانوا في الصعيد ، فتعين عليهم عساكر مرارا ، فتلاطموا معهم ، ووقعت بينهم محاربات وأنهزامات وجراحات ، وأمور كثيرة والآن جاؤا إلى أدض الفيوم ، وبرزت لهم تجريدة عسكر كبيرة . وما ندري الآن ما حصل بينهم ، هل تلاطموا أو لا ١٤ تجريدة عسكر كبيرة . وما ندري الآن ما حصل بينهم ، هل تلاطموا أو لا ١٤ ومع الغز طائفة من الفرنساوية ، وهربت لهم عساكر من الأرنؤد .

والنيل كان وافيا . وشاع فى البلد أن عساكر من مصر متوجهة إلى أرض الشام مساعدة لمحمد باشا أبى مرق وإلى يافه ، لأنه وقع بينه وبين (١) يريد بالعثملي : الاتراك العثمانيين .

والى عكة مشاجرة ، فمحاصرة ، فاستفاث بالدولة ، فأغاثوه بمراكب، صارى عسكرها (أنجه بك) الذى وقع مركبه فى بوقير . ثم وقعت بينهم وبين عسكرها (الجزار) (۱) ملاطمة · ثم جاء (أنجه بك) مصر، وهو الآن بها .

وشريف مكة مات وتولى أخوه. وذكروا أن بينه وبين ابن أخيه حروباً منصوبة. وباشا جدة الحجاز توفى وذكروا أن والى دمشق ووالى عكة اصطلحا بعد وقوع حروب بينهما. ووقع أيضاً بينه وبين أهل دمشق حروب وأخذ قلعتها. وإلى الآن (أبو مرق) محاصر في يافه.

وربنا يصلح أحوال البلاد ، ويهنئ جميع العباد ، ويلهم خلقه الرشد والسداد ، وتفصيل الأمور يطول .

والله تعالى يجرى فضله فى عياده ، ويعاملهم بلطفه وإحسانه ، وييسر لهم الاستقامة ، ويجعلكم بمن رفع له فى الملا الاعلى ذكراً ، وأجرى على أيديهم لعباده نفعاً وخيراً ، ولا يجعلكم بمن لعبت به الحياة الدنيا ، بل يجملكم بمن همته عليا ، ويختم لكم بالخير والإحسان . آمين

فى ٢١ جمادى الثانية سنة ١٢١٧ من الفقير: محمد المسيرى لطف الله به ولم أثبت هذا الخطاب أو هذا التقرير هنا لبلاغة إنشائه، أو لأنه يصح أن يكون من نماذج المكتابة فى ذلك المهد ؟ فقد كان فى كتاب تلك الفترة من يحسن أن يكتب أفضل من هذا . وإنما ذكرته لأنه بدل على أن نابوليون وهو بمصر قد جذب إليه بعض القلوب ، وأعجب بمواهبه رجال لابأس بفضلهم . على أن ماذكره المسيرى فى خطابه ليس فيه من الشؤون الداخلية بالديار المصرية ما يفيد بو نابرت كثيراً . وإنى الألمح من خلاله أنه خطاب بالديار المصرية ما يفيد بو نابرت كثيراً . وإنى الألمح من خلاله أنه خطاب المدين هو أحمد باشا الجزار والي عكا .

#### - 171 -

استمناح ، أكثر منه تقرير يبين الأمور الجارية في مصر بإيضاح .

#### ٤ - عود الى المولد

وفى ربيع الأول من سنة ١٢١٨ ه ١٨٠٣ م شرعوا فى إقامة معالم المولد النبوى ، النبوى الشريف . قال الجبرتى : فى يوم الجمعة ١١ منه كان المولد النبوى ، ونادوا بفتح الدكاكين [ليلا] ووقود القناديل ، عارقدت الآسواق تلك الليلة والليلة قبلها ، ولكن دون ذلك .

قال: وأما الازبكية فلم يعمل بها وقدة إلا تُقبالة بيت البكرى. لاستيلاء الخراب عليها.

#### ٥ - وصف الازبكية قبل خرابها

قال العلامة الشخ حسن العطار، يصف الأزبكية قبل أن يحل بها الدمار:
أما بركة الازبكية فهى مسكن الأمراء، وموطن الرؤساء، قد أحدقت
بها البساتين الوارفة الظلال ، العديمة المثال . فترى الخضرة فى خلال تلك
القصور المبيضة ، كثياب سندس خضر على أثواب مفضضة . يوقد بها كثير
من الشرُج والشموع ، فالأنس بها غير مقطوع ولا ممنوع ، وجمالها يُدخل
على القلب السرور ، ويُذهل العقل حتى كأنه من المشوة مخور . ولطالما
مضت لى بالمسرة فيها أيام وليالى ، هن فى سمط الأيام من يتبم اللكلى ، وأنا
أنظر إلى انطباع صورة البدر فى وجنانها ، وفيضان بُجين نوره على حافاتها
وساحانها ، والنسيم بأذيال ثوب مائها الفضى أعاب ، وقد سل على حافاتها
من تلاعب الأمواج كل قِرضاب ، وقام على منابر أدواحها فى ساحة أفراحها
مئردات العايور ، وجالبات السرور . فلنيذ العيش بها موصول، وفيها أقول:

بالازبكيةِ طابت لي مسراتُ ولَذ لي من بديع الانس أوقات

حيث المياه ما والفُلك سابحة كأنها الزُّهر تحويها السموات وقد أدير مها دُورْ مشيدةٌ كأنها لبدور الحسر. هالات قدَّت عليها الروابي خُضر سُندسها وغَرْدت في نواحيها حمامات والماء حين سرى رطب المسيم به وحل فيه من الأدواح زهرات كسابغات دروع فوقها نُقطُ من فضة واحرار الورد طعنات مَراتِعُ لظباء الرَّكُ ساحتها وللأُسود بها فيهن غَيضات وللنديم بها عيشُ أتجدده أيدى الزمان ولا تخشَى جنايات يروح فيها صريعَ العقل حين يَرَى على محاسنها دارت زُجاجات وللرفاق بها جمع ومفترَق لما غدت وهي للندمان حانات

# عصر الدولة المحمدية العلوية

#### ١ - من أهمال محمد على ومزاياه:

بعد أن رحلت بقايا رجال الحملة الفرنسية، وأخلت الديار منها ، ظلمت الحال في مصر مضطربة ، والشؤون غير مستقرة ، و لإدارة مر تبكة ، والنقوس قلمقة ، والمقلوب وجلة ، والأمن مزعزع الاركان ، والعتن تثور وتخمد في كل مكان . إلى أن شاءت إرادة الله تعالى أن تهض مصر من كبوتها، وأن تسترد نشاطها وحيويتها ، وأن تساير الامة المصرية غيرها من الامم الناهضة في سبل التقدم والعلاء . فأناح لها ذلك العبقرى الفذ ، نابغة الادهار ، وصفوة الاجيال والاعصار (محمد على السكبير) فهيأ الله لها على يديه عوامل الرقى والفلاح ، ومهد لها طرق الدزة والنجاح ، فدفعها بقدم ثابتة إلى الامام ، والفلاح ، ومهد لها طرق الدزة والنجاح ، فدفعها بقدم ثابتة إلى الامام ، وبعث فيها وخطا بها خطا واسعة في منافسة الامم في التفاضل والإقدام ، وبعث فيها روح الحياة القويمة ، وأحيا فيها موات النهضة الكريمة ، وقادها بعزيمة ماضية إلى قم الرفعة والسمو ، وشعفات العز والمجد .

كان محمد على من أراد الدهر حقا ، ومن نوابغ الرجال بلا منازع ، وإن كان بعضهم يحب أن يقرن به رجالا من مشاهير عصره ، أمثال : عبدالقادر الجزازى ، وبشير الشهابي وعلى تبه دللى ، وشامل الداغستانى ، وأحمد الجزار . والحق أنه كان يفوق هؤلاء بسعة مواهبه ، وامتداد آفاق تفكيره . بلكان أكثر توفيقا وأبقى أثرا ، من نابوليون نابغة عصره الفريد في الغرب . وأرى أنه ليس لمحمد على من شبيه في أبطال الناريخ الإسلامى ، إلا أن يقرن

#### --- IVI ----

بأمثال عبد الملك بن مروان ، وأبي جعفر المنصور ، ومن جرى على نهجهم، في إقامة الدول ، وتأسيس المالك .

#### ٢ - محمد على واراهيم:

وبما من الله له على محمد على أن وهمه خير الأولاد ، وصفوة الاعضاد: إبراهيم . فكان قطب رحى حياته ، ويده اليمي في حروبه وغزواته ، ولم يكن إبراهيم باشا بأقل من والده في مزاياه ومواهبه ، ولا بدونه في رسم خططه ومذاهبه. وهذا بلاشك توفيق من الله تعالى لم يتهيأ لكثير من أفراد الرجال . وما أحراهما بقول شاعرة العرب (الحنساء) في وصف أبيهــا وأخبها حيث تقول:

يتعاوران سُلاءة الحُضر أُزِّت هناك العُذر بالعُذر قال المجيب هناك : لا أدرى ومضَى علَى تُعلَوالهِ مجرى وهُما وقد رزا كأنهما صَقران قد حَطًّا إلى وكر

جارَى أياه فاقبــلا وهما حتى إذا نزت القلوب وقد وعلا هُتاف الناس أمهما ىرزت صحيفة وجه والده أَوْلَى وَأُولَى أَن يُساونهُ لُولًا جَلَالُ السن والكبر

#### ٣ - ولاية محمد على على مصر:

وكان تمام أمر ولاية محمد على على الديار المصرية في سنة ١٢٢٠ هـ ١٨٠٥ م وذلك باجماع أهل الرأى واختيار العلماء والمشايخ، والوجوه والأعيان، ورؤسا. العساكر ومقدمي الجيش ، وموافقة الباب العالى .

وهذه أول مرة فى تابخ مصر يحدث فيها اختيار الحاكم بإجماع الأمة ، مختلف طبقانها ، ورضى الرأى العام فيها .

ولما استقر الأمر لمحمد على ، واستنب له النفوذ ، شرع في أعمال الإصلاح بهمة جبارة لاتعرف الكلل، وإزالة أسباب الفساد بعزيمة بعيدة عن عوامل الملل، فضرب على أيدى المابثين، وأباد رؤس التوثب من الطامحين ، وما زال يعمل في جد و اجتهاد حتى أعاد الامن إلى نصابه ، وأقر السلم في قرابه. ثم اتجه نحو الإسباب الكفيلة بنهوض الأمة إلى مصاف الامم الكريمة ، و ذل جهوده الموفقة في جلب كل ما يفيد البلاد وينفع العباد، ويعم الرعايا بالخير والإسعاد، من علوم عصرية ، وصناعات مدنية، ونظم حديثة ، وعلماء أكماء . بما هو مفصل في تاريخه الجميد ... كما نظر في مرافق الامة من جهة الحكومة وأنظمتها ، وما يجب أن تكون عليه من الحكمة والسداد وحسن الإدارة، حسب ما أرشدته إليه فطنته، وأملته عليه خبرته . فصرف من عالى همته مادير به شؤونها ، وأحسن تقسيم مُستُولياتُها ورتب أمورها، وساسها بالحزم والإقدام، وأجرى أحوالهـا على الضبط والإحكام. ماوانته الظروف وأعانته الوسائل واقتضاء الروح العام . ثم دنمها بقرة قاهرة إلى الأمام .

و كذلك توجهت إرادته القوية ، إلى الشؤون الأدارية ، والحربية ، والعلمية والطبية ، والعلمية والطبية ، والعلمية . تلك الشؤون التي تنشى الرجال ، وتربى طبقات الامة . فوجهها إلى الأهداف الصالحة . عما لم يسبقه إليه أحد من قبل .

وقد عناية خاصة بنشر أعلام الأمن في أقاصى البلاد وأدانها ، وإذاعة الطمأنينة في ربوعها ونواحيها . فأمن الناس على أموالهم وأنفسهم ، وثمرات أعمالهم ، ومنتجات جهودهم . وبهذا كله جعل الأمة المصرية في قليل من الزمن ، دولة تفوق بخصائصها ومن إها: الدولة العثمانية ، في كثير من دواعي الثبات والاستقرار ... وكان في إحياء هذه ألاة المصرية الكريمة وبعثها من رقدة الحزول ، وتمهيده لها مختلف السبل إلى العزة القومية ، والكرامة الوطنية : المثل المضروب على وجه الدهر ، والآية الباقية على الأيام .

#### ٤ — الموار في عهد محمر على:

وكان بما عنى يه محمد على باشا من الأمور التي تمنحها الامة المكثير من اهتها بها ، والاحتشاد لها ، والتحق بها : التفكير في إحياء الاحتفال بذكرى المولد النبوى الشريف. فلما حانوقته أمر بإقامة معالمه، وأن تجرى الاما في إظهار مراسمه على ما جرت به عادتها ، و بالقدر الذي تسمحه الظروف و تقتضيه الاحوال قال الجبرتي : في يوم الثلاثاء ١١ من ربيع الأول سنة ١٢٣٠ هـ ١٨١٥ كان ألمر لد النبوى ، فنودى في صبحه بزينة المدينة وبولاق و مصر القديمة . كان ألمر لد النبوى ، فنودى في صبحه بزينة المدينة وبولاق و مصر القديمة ، ووقود القناديل ، والسهر ثلاثة أيام بلياليها ، فلما أصبح يوم الاربعاء ، والزبنة بحالها إلى بعد أذان العصر ، نودى برفعها . . ففرح أهل الأسواق بإرالتها ورفعها . لما حصل لهم من التكاليف والسهر في البرد والهواء ، خصوصاً وقد حصل في آخر ليلة رياح شديدة باردة .

قلت : إن النداء بإحياء الاث ليال من ليلة ١٢ من الشهر جرى على

غير المألوف، فكانخطا أ. ولحذا استدرك هذا الخطأ بإلغائه في اليوم التالي وكإن في هذا الاستدراك، رأفة بأهل الأسراق.

# وصف الاحتفال بالمولد النبوى في القاهرة سنة ١٢٥٠ م

وفى هذا العهد كان العالم الإنجليزى (ادوارد واليم لين) بزور القاهرة، فشاهد الإحتفال بالمولد النبوى، فوصفه وصفاً شيقاً، فكان طرفة من أحسن الطرف، وجاء تحفة من أجمل التحف، وقد أثبته فى كتابه وأحوال المصربين الحديثين وعاداتهم، فرأيت من الخير إبراد هذا الوصف فى كتابى هذا لاطلاع قراء العربية عليه، وإنماماً للفائدة العائدة منه. وقد تفضل حضرة صدبتى المفضال الاستاذ محمد الصادق حسين بك، بنقله عن الإنجليزية إلى العربية، فله جزيل الشكر وعظيم الأجرب

قال العلامة ادوارد وليم لين :

• فى أول ربيع الأول ، الشهر الثالث من شهور السنة الهجرية ، يبدأ الاستعداد للاحتفال بمولد النبى ، وأكبر ساحات هذا الاحتفال شأناً : الجزء الجنوبى الغربي لذلك الفضاء الواسع المعروف ببركة الازبكية . وهو فضاء يكاد ينقلب كله فى موسم الفيضان إلى بركة . وفي هذه الحالة يكون الاحتفال على حفافي البركة . ولقد كان الحال كذلك لعدة سنين مضم . لكن جفاف البركة في هذه السنة ، وفي موعد المولد ، جعلها الساحة اللائقة بالاحتفال .

• فى هذه الساحة أقيمت صيوانات كثيرة ، جلها للدراويش . وفيها يحتمعون كل ليلة للقيام بحلقات الذكر ، ما دام الاحتفال بالمولد . وبين

هذه الصيو انات ينصب دصارى، يثبت بالحبال، ويعلق فيه من القناديل اثنا عشر، أو أكثر، وحول هذا الصارى تقوم حلقة الذكر. وهي تتكون عادة، من نحو خمسين أو ستين درويشا».

«وعلى مقربة من حلقة الذكر ينصب «القائم» وهو مكون من أربعة «صوارى» فى خط مستقيم ، بين كل اثنين منها مدى بضع باردات ، وقد شدت بينها ، ثم إلى الارض تحتها ، حبال عدة ، علقت بها الفناد لل الكثيرة ، فى أوضاع مختلفة ، وأشكال منوعة ، يراها الرائى فى شبه أزهار ، وفى صور آساد ، وفى هيئات أخرى متناسقة . ومنها ما ترسم به كلمات كاسم الله ، أو اسم النبى ، أو كلمة التوحيد ، أو غير ذلك من الكلمات الممأثورة - وقد تكون مجرد أشكال للزينة » .

• وفى اليوم الثانى من الشهر، ينتهون من إقامة معالم الاحتفال ومعداته. فى العادة ـ ثم يشرعون فى اليوم التالى ، فى مظاهر الإحتفال ليلا ونهارا ، إلى الليلة الثانية عشرة من الشهر ـ وهى فى طريقة الحساب الإسلامية : الليلة السابقة لليوم الثانى عشر ، وهى ليلة المولد الكبرى ـ فى تلك الآيام التسعة والليالى التسع ، تحتشد الجموع فى الأزبكية ، ـ

و وأنا أدون ملاحظاتى هذه فى أثناء المولد ، فأصف احتفال هذه السنة ، سنة ١٢٥٠ هـ ١٨٣٤ م ، وأذكر بضع أمور اختلف فيها احتفال هذا العام عن احتفالات الأعوام السابقة » .

و في أثناء النهار يتسلَّى الناس، في الساحة الكبرى، بالاستماع إلى الشعراء، وهم رواة وقصة أبوزيد، وبالتفرج على الحواة ووالخلابيص، وغيرهم.

أما الغوانى فقد أكرهتهم الحكومة ، من عهد قريب ، على التوبة وترك مهنتهن من رقص ونحوه . فلا أثر لهن فى احتفال هذه السنة . وكن فى الموالد السابقة من أكثر العاملين فى الاحتفال اجتذابا للمتفرجين . وفى عدة أماكن من الشوارع المجاورة لساحة الاحتفال ، أقيمت « مراجيح ، قليلة و «نصبات » لبيع الحلوى كثيرة »

دوفى بعض الاحتفالات الماضية كنت ترى من يلمبون على الحبال من «الفجر» لكن لا أثر لهؤلا. في مولد هذا العام».

«أما فى أثناء الليل فتضاء الشوارع المحيطة بساحة المولد، بقناديل كثيرة تُعلق عالبا في فرانيس من الحشب ومن دكاكين الما كولات ونصبات الحلوى ما يبيت مفتوحا طول الليل وكذلك القهاوى التي قد يكون في بعضها، وفي غيرها من الأماكن: شعراء ومحدثون، ينصت إليهم كل من أراد من المارة.

«وفي هذا الحي \_ في كل ليلة من ليالي المولد \_ ثمر مواكب الدراويش، بعد منتصف الليل بساعة أو أكثر، وهم في مواكبهم الليلية هذه يحملون ومناور، وهي عبارة عن عصى طويلة في أعلاها عدد من القناديل و ذلك بخلاف مواكبهم بالنهار، فإنهم يحملون فيها رايات ـ والموكب من مواكب الدراويش، يسمى في عرفهم و إشارة الطائمة، سواء أكان من مواكب النهار بالرايات، أم من مواكب الليل بالمناور، .

« وهؤلاء الدراويش ، أكثر ما يكونون ، من الطبقات الدنيا . وليس لهم زى خاص يمتازون به . بل جلهم يلبسون العائم المعتادة . ومنهم من يقتصر

على الطربوش أو اللبدة . وغالبهم يلبس القمصان الزرق، أو الزعابيط . وهو زيهم الذي يظهرون به عادة في أعمالهم اليومية ، أو في دكاكينهم ، .

• أما في الليلتين الآخير تين فيسكون المولد أكثر زحاماً ، وأسباب التفرج والمسليات أعظم منها في الليالي السابقة » .

وسأصف فيما بلى ماشاهدته في الأولى من هانين الليلتين :

«كان القمر عاليا يبث الحياة في مناظر الاحتفال. فذهبتُ إلى الشارع المعروف بسوق البكرى ، تبع بركة الازبكية ، لأشاهد ذِكراً قيل لى إنه سيكون خير أذكار تلك الليلة . وكانت الشوارع التي اخترقتُها غاصة بالجماهير وقد سُمح للمارة بالتجول دون أن يحملوا فوانيس . أما اللساء فلم يكد يكون لهن أثر ببين المارة . وهذا مألوف بالليل . ولما وصلتُ إلى محل الذكر في سوق البكرى، وجدتُه أكثر أماكن المولد ازدحاماً ، ووجدت به نجفة في سوق البكرى، وجدتُه أكثر أماكن المولد ازدحاماً ، ووجدت به نجفة ضحمة قد عُلقت في وسطه » .

(وهذه النجفة عبارة عن شمعدان ، بل عدّة شمعدانات ، أكثر موادها الزجاج . وهي طبقات بعضها فوق بعض . وقد وُضعت بكيفية تجعلها كأنها شمعدان واحد)

وكان بالنجفة ما يقرب من مائتي قنديل أو ثلثمائة . وحول النجفة كثير من الفوانيس الخشبية ، قد تدلت من كل منها عدة قناديل ، .

# مولد الشيخ العشماوي

« ولم يكن الفرض من هذه الآنوار كلها مقصوراً على الاحتفال بالمولد النبوى . بل لوحظ فيها آنها قريبة من زاوية فيها ضريح (الشيخ درويش (١٢)

العشماوى) وكانت هذه ليلة مولده . وعند زاويته هذه تقوم حفلة ذكر كل ليلة جمعة . ولكنها لاتبلغ مرف الفخامة مابلغت هده الليلة ، بمناسبة المولد النبوى .

و ما لفت نظرى أنى شاهدت كثيراً من مسيحي القبط بما تمهم السود. ولما كنت لم أكد أرى منهم أحداً فى غير هذا المكان تلك الليلة ، وكنت أسمع الباعة يكثرون من الجهر بقولهم وملحة فى عين اللى مايصلى على النبي ، فكنت أحسب أن المسيحيين واليهود يكونون معرضين للأذى أو الإهانة على الأقل ، فى هذا الوقت الذى اشتدت فيه حماسة المسلمين ... وقد سألت عن السبب فى وجود كثير من الأقباط فى حفلة الذكر هذه ؟ فملمت أن قبطيا منهم أسلم ، وهو الذى تبرع بكل نفقات الاحتفال بمولد الشيخ العشماوى ، هذا ، وقد كان للشيخ العشماوى عند الناس مقام كبير . وكان بجذوباً يعمل ما يعمل المجانين . وكثيراً ما كان يدوس على الخيز وغيره من المأكولات يعمل ما يعمل المجانين . وكثيراً ما كان يدوس على الخيز وغيره من المأكولات أو يقذف بها فى القاذورات . ثم يأتى من الأعمال مالا يبيحه الشرع ... ا

د أما وفاة الشيخ فكانت من نحو ثمانية أعوام . .

« جلس الذكيرة ، وكانوا نحواً من ثلاثين « مربعين ، على حصر قريبة من البيوت ، فى جانب من الشارع . وكانوا حلقة فى شكل مستطيل ، وفى داخل الحلقة ، فى وسط الحصر ، أقيمت ثلاث شمعات كبيرة ، طول كل واحدة منها نحو أربعة أقدام . وقد أثبتت فى شمعدان قليل الارتفاع .

وكان أغلب الذكيرة (أحمدية) من الطبقات الدنيا، وفى زى حقير، وعلى كثير منهم عمائم خضر. وقد جلس فى أحد طرفى الحلقة أربعة من المنشدين معهم صاحب « ناى » .

و أما أنا فقد حصلت ، من قهوة قريبة من الحلقة ، على كرسى من الجريد وبشىء من المجهود أعاننى عليه خادمى ، تمكنت من أن أجدلى محلا مع الملشدين وهناك قعدت أشهد مجلساً كاملا من مجالس الذكر . وها أنا ذا أصفه وصفاً كاملا بقدر المستطاع ، كى يوجد فى ذهن القارئ صورة من مجالس الذكر الذي تألفه القاهرة وترضى عنه ،

وبدأ الذكر في نحو الساعة الثالثة ـ أى بعد الغروب بثلاث ساعات ـ واستمر ساعتين ... بدأه الذكيرة بقراءة الفاتحة معا ، بعد أن قال شيخهم أو رئيسهم بصوت مرتفع والفاتحة ، ثم تلوا مترنمين ، الدعاء الآنى ، وهو : اللهم صل على سيدنا محمد في الأولين ، وصل على سيدنا محمد في الآخرين ، وصل على سيدنا محمد في عليين وصل على سيدنا محمد في عليين وصل على سيدنا محمد في عليين المن يوم الدين ، وصل على الأنبياء والمرسلين في السلوات والارضين . ورضى الله تبارك وتعالى عن أبي بكر وعمر وعثمان وعلى ، وعن أوليائه المقربين . وحسبنا الله ونعم الوكيل . ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم . واسع المغفرة يا أرحم الواحين . اللهم آمين ،

«ثم لازموا الصمت ثلاث دقائق أو أربعاً ، ثم أخذوا في قراءة الفاتحة سرا،

وأقول: وهذه المقدّمة لمجالس الذكر ، بما اعتاده كل دراويش مصر

### على اختلاف طوائفهم،

بعد هذه المقدّمة ، شرعوا في الذكر وهم جلوس ، على الوصف المتقدّم ، يلشدون على مهل : (لا إلّه إلا الله) (۱) وهم في إنشادهم هذا ينغضون رُوُسهم ، ويثنون أجسامهم مرتين في كل مرة يلشدون فيها : (لا إلّه إلا الله) ولبشوا على هذه الحال ما يقرب من ربع الساعة . ثم ردّدوا هذه العبارة ، هذه المذة أيضاً ، ولكن بنغمة سريعة ، تصحبها حركات أسرع . وفي خلال ذلك يُلشد الملشدون ، موشحات أو قصائد ، بأ نغام مناسبة لأنغام الذكر . وهذه القصائد والموشحات من قبيل أنشودة سليمان وموضوعها ، في العادة ، حب النبي ومدحه (۲) ،

« ركان يتخلل الذكر صياح أحد المنشدين بقوله (مدد) ومعنى مدد ، في هذا المقام ، استمداد العون الروحي من الله . و بعد أن فرغ الذكيرة من شأنهم أخذوا يُردِّدون قول (لا إلّه إلا الله) مدة تقرب من المدة التي قدمت ذكرها ، ولكن بنغمة جديدة . يبتدئون ببطيم شم يسرعون (٣) ثم

(١) وهنا وضع الكاتب طريقة الإنشاد في نوتة موسيقية .

(۴) وهذا قال الكاتب: وإنى مورد هذا ترجمة موشح من تلك الموشحات ، وهى كثيرة . وإنما أنرجم واحداً منها تريك أسلوبها . وهى مأخوذة من كتاب حوى جملة من تلك القصائد اشتريته في هذا المولد من درويش برأس كثيراً من مجالس الذكر . وهو الذي اختار هذه القصيدة التي أترجمها الآنها مألوفة في الآذكار . وقد أنشدت فعلا في المجلس الذي أنا بصدد وصفه . ثم ترجم القصيدة شعراً باللغة الإنجليزية تحرى فيه التقرب من الاصل العربي بقدر ما استطاع . ثم اتبعها بغيرها وذكر وجه الشبه بينها وبين أنشودة سلمان ثم مضى في الوصف .

أقول: يريد بأنشودة سلمان قطعة من نشيد الإنشاد الوارد فى بعض أسفار التوراة المنسوب لسلمان بن داود علمهما السلام .

(٣) وهنا رسم الكاتب نوتة موسيقية بطريقة الإنشاد .

نهضوا وقوفا بالترتيب الذي كانوا عليه وهم قمود ، وردَّدوا العبارة نفسها بنغمة أخرى . وهنا انضم إليهم عبد أسود طويل القامة ، حسن البزة ، حملي مظهره على أن أعرف من يكون ؟ فعرفت أنه خصى عن خصيان الباشا (۱) ثم أخذ الذكيرة يُردَّدون عبارة (لا إله إلا الله) وهم لايزالون وقوفاً ، بنغمة هميقة ، وصوت أجش ، مشددن النبر على (لا) وعلى المقطع الأول من آخر لفظ الجلالة (الله) وأحسبهم كانوا يبذلون في النطق شيئاً كثيراً من الجهد ، فكان صوتهم أشبه بالصوت الذي تسمعه إذا ضربت على حافة طنبور . وكان كل ذكير يترنح إلى البين ثم إلى الشمال ، كلما ردد (لا إله إلا الله) . ،

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ديني شديد ، ولم يدهش لهما أحد من الحاضرين . لأن أمثالها في مجالس الذكر كثيرة الوقوع . .

 د في هذا الدور من أدوار المجلس بدت على الذكيرة أمارات الانفعال . فقد كانوا يذكرون بسرعة متزايدة ، ويديرون دُوْسهم بعنف ، وينزلون بجميع أجسامهم ، بل منهم من كان يقفز ... وأطور الخصى مرات ... وقد لاحظت أن النوبات كانت تنتابه عادة عقب إنشاد المنشد بيتاً أو بيتين ، يجهد نفسه وهو ينشدهما . في تهييج سامعيه . وفي الحق أن الإنشاد كان في ذوقى بما تستربح إليه النفس ،

• وقبيل اختتام المجلس الَّمُور جندي شارك في مجلس الذكر من أوله فأخذ يزبجر بكيفية مزعجة ، ويحرك رأسه بعنف تمنة ويَسرة . وبما يثير المجب خاصة ، بعد مابين حالة الذكيرة في ختام المجلس ، وحالتهم في مبدئه تلك حالة مجهود عنيف ، وهذه حالة وقار ورزانة وهدوء .

وهذا ، وقد جُمعت أثناء الذكر نقود للمنشدين . أما الذكيرة فلا أجر لهم، « ولقد رأيت إشارة مرت بنا في مجلس الذكر الذي وصفته ، وهو ذكر يستمر طول الليل حتى أذان الفجر ، ولا يستريح الذكيرة إلا بين كل دورين . وفي فترة الاستراحة يتناولون القهوة عادة ، ومنهم من يدخن ، عود إلى المولد النبوي

﴿ انتصف الليل قبل أنْ أنحول من هذا المكان إلى مركة الازبكية ، فلما وصلت إليها وجدت بها أثراً غريباً لضوء القمر ، ونور الفناديل ، وإن كان كثير من قناديل (القائم) وقناديل (الصارى) وقناديل الصواوين قد أطفئت وشاهدت كثيراً من الناس نياماً قد افترشوا الأرض يأخذون قسطهم من راحة الليل ، وكان ذكر الدراويش حول الصارى قد انتهى ، فاعتمدت فيما يلى من وصفه على ماشاهدته فى الليلة التالية ،

« هذا ، وبعد أن شاهدت كثيراً من مجالس الذكر فى الصوارين عدت إلى بيتى لانام ،

وفى الغد، وهو اليوم السابق لليلة الكبرى، ذهبت إلى الازبكية قبل الظهر بنحو نصف ساعة، فلم أجد خلقاً كثيراً هناك، ولم يكن فى ساحة المولد كثير من دواهى تسليتهم. فلم أر هناك من الحواة والخلابيص المضحكين والشعراء، سوى ائنين أو ثلاثة، حول كل منهم حلقة صغيرة من المتفرجين والسامعين ... لكن لم تلبث الجموع أن زادت شيئاً فشيئاً. وأحسب أن ذلك راجع إلى رغبتهم فى مشاهدة منظر رائع تحتشد له كل عام، فى مثل هذا اليوم، جموع النظارة. ذلك منظر (الدوسة) وقد آن لى أن أصفه، هذا اليوم، جموع النظارة. ذلك منظر (الدوسة)

«اليوم يوم الجمعة . وقد ذهب شيخ الطريقة السعدية ـ السيد محد المنزلاوى ـ إلى مسجد الحدين ـ وكان هو خطيبه ـ ليؤدّى صلاة الجمعة فيه . بعد أن قضى ـ كما يقال ـ شطراً من الليلة السابقة فى الخلوة ، مصلياً داعياً تالياً للقرآن . فلما تُضيت صلاته وخطبته ، قصد إلى بيت الثيخ البكرى ، وهو شيخ مشايخ الطرق الصوفية فى القطر المصرى . وبيته قبلي بركة الأزبكية ملاصق للبيت القائم فى الزاوية الجنوبية الغربية ،

ه و في أثناء مسير السيد المنزلاوي من المسجد الحسيني إلى بيت البكري ،

انضم إليه جماعات من الدراويش (السعدية) وفدوا عليه من مختلف أنحاء العاصمة . ومع كل طائفة منهم رايتان من راياتهم ،

«أما شيخهم هذا فشيخ أبيض اللحية ، أبيض الوجه مليحه ، عليه سيا الذكاء . وكان لباسه بنش أبيض ، وعلى رأسه قاووق أبيض لفت عليه عمامة زيتونية أقرب ما تكون إلى السواد ، وعليها من الأمام شريط من قماش أبيض قد لف بميل . وقد ركب فرساً معتدل العلو والنقل . أذكر ذلك خاصة لسبب يظهر عما قريب ،

«دخل الشخ بركة الآزبكية يتقدمه موكب عظيم من دراويشه . وقف الموكب قريباً من بيت الشيخ البكرى . وهنا تقدّم جمع لا يستهان به من السراويش وغيرهم ، وطرحوا أنفسهم على الأرض ـ أنا على يقين من أنهم أينه أوا على الستين ، وإن لم أتمكن من عدّه \_ انبطحوا على بطونهم متجاورين جداً ، ومدّوا أرجلهم ، وضموا أيديهم ووضعوا عليها جياههم . ولم يكفوا عن ذكر الله همساً . ثم تقدّم نحو من اثنى عشر أو أكثر من الدراويش وجرّوا حفاة على ظهور إخوانهم المنبسطين على الارض ، ومنهم من كان يضرب على البازة ويقول (الله) بعد هذا يتقدّم الشيخ فيتلبث حصانه دفائق مُتردداً نحجا عن أن يطأ ظهر أول المنبطحين . فلما سحبوه من قدام واستحدُّوه من خلف ، تقدّم . ثم لم تظهر عليه أمارات الحوف ، وأخذ يعدو بسرعة فوق ظهورهم جميعاً ، يقوده رجلان يعدوان على المنبطحين ، هذا يدوس على أقدامهم ، وذاك على رموسهم . ولا يلبث النظارة أن يصيحوا طويلا : الله . لا . لا . لا لاه ، لاه »

لم يبدُ على أحد بمن ديسوا على هـذا النحو، مايدل على أنه قد لحقه من الحصان أذى ، بل كل منهم كان يثب بمجرد سرور الحصان عليه ، ديسير خلف الشيخ . ولاحظت أن كلا منهم أصابه من الحصان دوستان ، واحدة من رجله الأمامية ، وأخرى من رجله الخلفية ،

 د ويقال أن هؤ لاء الدراويش وشيخهم أيضًا، يتلون في اليوم السابق ليوم الدوسة أوراداً ودعوات تعينهم على احتمال دوسة الحصان ولايلحقهم منها ضرر . وأن غيرهم عن لم يعتدُّوا بتلك الأوراد والدعوات لما عرضوا أنفسهم للدوسة ، تُقتلوا أو أصيبوا إصابات خطرة وحدث ذلك غير مرة ، في زعهم . فهم لهذا يعدون عملية الدوسة كرامة لشيخ السعدية . ويزعمون أن ناني شيوخ السعدية ، أي عليفة الشيخ الأول ، وسس الطريقة ، كان يدوس بحصانه أكوامًا من الأواني الزجاجية فلا تكسر منها آنية . ومن الناس من ُيصر على أنهم يخلعون حدوة الحصان قبل هذه العملية . لكني أحسبني لاحظت أن ذلك لم يكن الواقع . ومنهم من يقول إن الحصان يدرب تدريباً خاصا، فإذا صح ذلك لم يكن تعليلا إلا لأقل حوادث الدوسة غرابة . أعنى كون الحصان يدرب على أن يدوس الناس لكن المعروف أن الحصان الذي يستعمل في الدوسة ينفر من دوس الناس نفوراً بيناً ، و هذا ، وقد لبث شبخ السعدية الحالى عدة سنين يرفض القيام بالدوسة ، ثم ألحوا عليه حتى أناب غيره فر القيام بها وق نجم النائب، وكان مكفوفا، لكن الشيخ نزل بعد ذلك على حكم دراويشه ، وواظب على أن يتولى

هو ألدوسة ، .

و و بعد أن فرغ الشيخ من هذه العملية العجيبة ، دون أن يقع حادث ما ، ولو طفيفاً على مايظهر ، دخل حديقة بيت البكري راكباً ، ثم دخل البيت وليس معه إلا القليل من الدراويش ... وقد انضممت إلى من دخلوا البيت بمساعدة خادم كان عند ألباب، فرأيت الشيخ قد ترجل وجلس على سجادة . فرشت على البلاط إلى جانب أحد جدران التختبوش في حوش البيت. جلس منحنيا مطرقا تترقرق عيناه بالدوع ، واسانه لا يكاد يكف عن البسبسة وكنت واقفا قريبا منه أكاد أكون إلى جانبه . وكان يجلس معه ثمانية أشخاص . أما الدراويش الذين دخلوا معه ـ وكانوا نحو العشرين ـ نقد وقفوا أمامه على ُحصر ُ فرشت لهم فى شكل نصف دائرة . وأحاط بهم نحو خمسين أو ستيز شخصا . ثم خرج من نصف الدائرة ستة دراويش وتقدموا قدر يارد بين ، نحو الشيخ وأخذرا يذكرون الله بقولهم (الله حي) ويضربون على الباز ، كل قد أمسك البازة بيسراه قابضا على الجزء الناتي، من أسفلها ويضرب عليها بسير قصير من الجلد . وهم على ذلك بضع دقائق إذا بعبد أسود قذف بنفسه وسط الدراويش وقد (اطَّوَّر) وصار (ملبوسا) وأخذ يُلُوِّحُ بيدي ويصيح : الله . لا . لا . لا . لاه . فسنده بمض الحاضرين ثم لم يلبث أن أفاق وعاد إلى صوابه ، ثم أخذ الدراوبش جميعا يذكرون ثانية وهم وقوف في شكل نصف دائرة ، وبسطهم يقول (ألله حي) وبعض (ياحي) وهم في أثناء ذلك يتمايلون يمينا وشمالا ، وظلوا على حمدا الحال نحو عشر دقائق . ثم أخذوا يصيحون: دايم - يادايم . وهم على حالتهم من الوقوف والحركات نعو عشر دقائق أيضا؟ « وهنا شعرت بدافع ، لا قِبَل لى بمقارمته ، يدفعنى إلى أن أُجرب الذكر معهم ، دون أن يفطّنوا إلى أن دخيل فيهم ، فدخلت فى صفهم ، واشتركت فى الذكر ، ونجحت إلى حد أنى لم ألفت أنظارهم ، ولكنى قد شعرت بحرارة شاعت فى جسمى لم أقو على احتمالها ... ،

• وبعد انتهاء الذكر أخذ أحد القراء يرتل عشراً من الفرآن بتجويد حسن . غير أنهم لم يلبثوا أن عادوا إلى الذكر ، وظلوا فيه نحو ربع الساعة ثم أخذ أغلب الحاضرين في لثم يد الشيخ ، وصمدوا إلى الطابق العلوى ، أخذ أغلب الحاضرين في لثم يد الشيخ ، وصمدوا إلى الطابق العلوى ، أكل الثعا بين

فكان يضغط بطرف إبهامه ضغطاً شديداً على عنق الثعبان دون الرأس بنحو بوصتين . ثم يأكل الرأس والجزء الذي يليه إلى المكان المصغوط . وذلك على ثلاث دفعات أو أربع ، ثم برمى بسائره ،

«على أن تداول الثعابين ليس دائميا سليم العاقبة ، ولو كان المنداول من السعدية . فقد حدث ،نذ بضع سنين أن درويشاً منهم كان يسمى (الفيل) لضخامة جسمه ونقق عضله . كان أشهر آكلى الثعابين في عصره ، بل يكاد يكون أشهرهم في كل عصر ، رغب في تربية ثمبان سام وجده بين بجموعة ثعابين جاء بها ابنه من الصحراء . فوضع الفيل هذا الثعبان في سبت وأجاعه أياما ليضعفه ، ثم مد يده ليخرجه ويزيل أنيابه ، فعض الثعبان إبهامه ، فصاح مستغيثاً فلم يُغثه أحد ، ثم وجدوا ذراعه كله قد تورم واسود . فات بعد بضع ساعات ،

ملم بكن فى يوم الدوسة ما يستحق الذكر غيرها . وكان الاحتفال أقل مرحا من الاحتفالات السابقة ، لعدم اشتراك (الغوازى) فيه ،

### عود إلى المولد النبوي

• وفى ليلة المولد الكبرى ذهبت إلى الساحة الرئيسية . فرأيت ذِكرًا قوامه نحو ستين درويشًا حول صارى وكان ضوء القمر كافيًا لإنارة الساحة من القناديل وكان الدراويش حول الصارى من طوائف مختلفة . لكن كان ذكرهم من النوع المألوف عند البيومية . وفى أحد مجالس هذا الذكر، أو فى دور من أدواره ، كان الذكيرة يقولون (يا ألله) ثم يرفعون رموسهم

ويصفقون جميعا بأيديهم أمام وجوههم. وكان داخل حلقة الذكر خلق كثير قد جلسرا على الارض. ولبث الذكيرة يذكرون ، على همذا النحو ، مقدار نصف ساعة . ثم انقسموا جماعات كل جماعة مرب خمسة أو ستة . والكنهم بقوا يحكونون حلقة واسعة . ثم أمسك أفراد كل جماعة بعضهم بمعض ، كل منهم ، ماعدا الأول ، قد وضع ذراعه اليمني على ظهر من يليه يسارا ، ويده على الكتف اليسرى ، كتف من يليه . ثم انجهوا إلى النظارة خارج الحلقة وأخذوا يذكرون (الله) بصوت أجش عميق ، وهم في هذه الحالة يتقدمون إلى الأمام خطوة ، ثم إلى الوراء خطوة ، مع تحرك كل منهم قليلا إلى اليسار ، فكانت الحلقة كلها تدور ولكن ببطه شديد ، وكان كل منهم يمد يده اليمني نحو النظارة خارج الحلقة مشيراً بالتحية . وهؤلاء ، أو أغلبهم ، كانوا يردون السلام على الذكيرة ، وأحيانا كان بعضهم يقبل اليد الممتدة إليه إذا قابلت وجهه ، متى كانوا قريبين منهم ،

« ومن العوائد المتبعة عندهم أن يُسكت من في الصواوين من الذكيرة ، متى كان الذكر حول الصارى ،

م وقد شاهدت فى هذه الليلة مجلس ذكر آخر . وهو تكرار لمجلس الليلة البارحة، فى سوق البكرى ، ولم يكن شى. سوى الذكر بما يجذب المنفرجين أو السامعين ، غير رواة القصص ،

« وعند أذان الفجر انتهى الاحتفال ، وتقوضت مجالس الذكر بعد منتصف الليل بنحر ثلاث ساعات ، ماعدا الذكر الذي كان في سوق البكرى وفي اليوم التالي أزيل القائم والصارى والصواوين وغيرها ،

#### - 14. -

\* \*

قلت: ومن الطبيعي أن يستمر العمل على إحياء ذكرى المولد النبوى الشريف، والاحتفال به على الرسوم التي تجددت في عهد محمد على باشا، مع الافتنان بإظهار فخامته وجلاله، والتوسع في النفقات، على ماجرت به العادة، من توزيع الصدقات، وإسداء المبرات، وتعميم الخيرات، والابتداع في إقامة الزينات، وشمول العناية به في أنحاء البلاد، طوال أيام أولاده ولاة مصر: إبراهيم، وعباس الأول، وسعيد، وفي عهود أحفاده من الحديويين: إسماعيل العظيم الذي منح المولد من عالى همته، وواسع كرمه ومروأته ماجعله غرة في جبين الموالد التي سبقت العناية بها، وأعاد له تلك التقاليد الحببة إلى نفوس الامة، والمشيعة فيها أسباب السرور والابتهاج. التقاليد الحببة إلى نفوس الامة، والمشيعة فيها أسباب السرور والابتهاج.

#### ع - المولد في بيت السكرى

وكان لبيت السادة البكرية في إحياء المولد النبوى ، الشأن العظيم ، والقِدْحُ المُعَلَّمُ ، والعناية الفائقة ، منذ دهر ، على مامر بك .

قال على ماشا مبارك في خططه:

• وللسادة البكرية ، فى ظل الدولة المحمدية العلوية ، من العناية فى كل عام ، ما يتحدث بزأتد شرفه الركبان ، ويفاخر به هذا الزمان على غيره من الآزمان ، لاسيما فى عهد الحضرة الفخيمة الحديوية ، وعصر الطلمة البهية التوفيقية . فإنه وصل فيها الاحتفال بأمر المولد النبوى الشريف إلى حده الأعلى ، وبلغ الاعتناء بشأنه المبلغ الأغلى .

ووذلك أنه في أوائل العشرة الآخيرة من شهر صفر الخير من كل عام ، تصنع بمنزلهم بالخرنفش، مأدبة فاخرة، يدعى إليها كافَّ مشايخ الطرق والأضرحة والشكايا ، والوجوه والاعيان والذوات. فتدخل أرباب الطرق بالبيارق رافعين أصواتهم بالذكر والصلاة على رسول الله صلى الله عليه وسلم . ثم يعين لكل واحد من السادة الصوفية ما يخصه من ليالى المولد الشريف لإحياله، دوفي اليوم الثاني تفتح المقارئ بالمنزل المذكرر، مؤلفة من نحو مائتي قارئ [ بمن يحسنون القراءة ويجيدون الثرتيل] ويتلى أيضاً المولد النبوى الشريف بعد حزب البكري. ولا تزال تحيا به الليالي تلاوة وذكراً ، بحيث يحضر إليه كل ليلة أرباب طريقة من الطرق ، مع إيقاد الشموع الجملة الكثيرة العظيمة ، مجتمعين جماعة جماعة ، رأفعين أصواتهم بذكر الله والصلاة على رسول الله صلى الله عليه وسلم ، كما تقدم . يعقبهم شيخهم ، فيستقبل بتلاوة الفاتحة ، ويخلع عليه فرجية من طرف السيد البكرى . ويؤمر بضرب خيامه في المكان الذي عينته الحكومة للمولد الشريف ، بحيث تكون الخيام على شكل دائرة . ولا يزال ذلك إلى ليلة الرابع من شهر ربيع الأول. ثم تمرّ بساحة المولد الشريف كل ليلة \_ بعد ذلك \_ أرباب طريقة من الطرق التي لم تحضر بالمنزل قبل . حتى تلتهي إلى خيمة السيد البكري . فبعد استقبالهم بالكيفية السابقة ، تخلع على شيخهم فرجية "

• و في الحادي عشر من الشهر المذكور ـ الذي هو ختام المرلد الشريف ـ تزدان خيمة السيد البكري [ بتشريف ] الجناب الحديوي ، ويهدى السيد بفرو نفيس من قبله ،

« وبما يزيد رونق الساحة بها، وحسناً وازدها، ما جرت به الخاصة السنية من ضرب خيام دواوينها هناك مزينة بأبهى زينة لاسيما خيمة الحضرة الفخيمة الخديوية ، بجانب خيمة السيد البكرى المعينة له من الحكومة ، فإنها لا تزال تزدهى بالأنوار ، ويانع الازهار ، إلى انتها، المولد الشريف ... ،

وأما خيمة السيد البكرى فإن لياليها جميع تلك المدة تكون زاهية بالتلاوة والدلائل والأذكار ، باهية من أضواء الشموع بسواطع الأنوار، زاهرة أيامها بالخيرات وأنواع المبرات ، من إطعام الطعام ، وبذل الإكرام، لعموم الزائرين ، وجميع الوافدين ، من أى جنس كان . وكذلك تكون خيام أرياب الطرق في ليالي المولد الشريف،

«ويبلغ مقدار ما يعسرف،ن طرف السيد البكرى فى شؤون المولد الشريف، نحو ثلثمائة جنيه مصرى . والمرتب له من الحكومة السنية نحو ٢٥ جنيماً ،

**\$ \$** 

قلت: هذا المبلغ الذي كان يصرف في ذلك الوقت كان يناسب تلك الحالة. أما الآن فلا يكني لذلك أضعافه م والذي أعلمه أن الحكومة المصربة لم تضنّ على بيت البكري بالمزيد ، على تراخى الأعوام وتطور الظروف وتنقل الأحوال. وقد تعددت له طرق الإعانات والمساعدات، وتنقعت جهاتها.

أما الاحتفال بالمولد فلا يزال على رسومه المعتادة فى هذا البيت. فقد حضرت بعض لياليه فى البيت المذكور بالخرنفش فى عهد مشيخة السيد عبد الحميد البكرى. كما شاهدتها فى سرادقه بساحة المولد بميدان الرصدخانة

بالعباسية ، فرأيت مصداق ما أثبته على باشا مبارك ، وأكثر منه وأفخم . أما الشموع فقد مضى زمانها وخلفتها الأنوار الكهربائية ، الى تتلالا في سماء الدار والسرادق كالكواكب الدرية . غير أن الشموع لاتزال توقد بها بعض الفوانيس الخاصة بأرباب الطرق ، المصنوعة من أنابيب الصفيح والمكسوة بالقاش الشفاف ، وهم يحملونها بين أبديهم عند مسيرهم جماعات ويضعونها في وسط حلقة الذكر عند شروعهم فيه .

3 \$ \$

وقد اطرد الأمر على ذلك مدة الحديوى عباس حلى الثانى، وأيام السلطان حسين كامل. رحم الله الجميع.

#### - 198 -

# في عهد الملك فؤاد

#### ١ - عنايته الكبرى بالمولد:

أما فى عهد هذا الملك العظيم فؤاد الأول بن إسهاعيل ، أسكنه الله فسيح جناته ، فقد رأينا الاحتفال بهذه الذكرى الكريمة ، ذكرى مولد النبي عليه الصلاة والسلام ، وبفضل عنايته ، وكريم رعايته ، رحمه الله بلغ الغاية التي لاترام ، من الإجلال والاعظام ، وتناول الذروة العليا من البهجة والجال، والمهزلة الساهية من العظمة والجلال. وشهدنا الزينات تتألق ، والحيرات تتدفق ، والصدقات توزع وتفرق ، والمبرات تمنح بسخاء ، لأهل الحاجة وذوى اللاواء ، عرب يغشون ساحة المولد بالعباسية . وحضرنا الولائم الحافلة تمد موائدها فى الكثير من السرادقات المقامة فى هذا الميدان الفسيح ، يصيب منها المدعوون ، ويتناول من ألوانها الوافدون ولا يحرم منها الواردون . على اختلاف طبقات الناس ، وتباين حالاتهم ، وبهذا وأمثاله الواردون . على اختلاف طبقات الناس ، وتباين حالاتهم ، وبهذا وأمثاله كانت أيام المولد مواسم ، ولياليه أعيادا بواسم ، يعم فيها السرور ، ويشمل فيها الابتهاج والحبور ، يتمتع بها كل رائح وغاد ، من صنوف أبناء البلاد ،

# ٢ - اهتمام الحكومة بالمولد:

ولوزارات الحكومة المصرية فى هـذا الموسم الكريم، سنن وعادات و تقاليد، تقوم على رعايتها والعناية بها خير قيام. فما من وزارة إلا لهـا سرادق خاص تقيمه فى ساحة المولد، عند استهلال شهر ربيع الاول،

يغشاه الزوار طوال أيام المولد ولياليه ، من جميع طبقات الأمة ، ويفد إليه الناس أفواجا من سائر أنحاء البلاد ، فيقدم لكل أحد منهم ما تشتهيه نفسه ، من أطيب الماكولات ، وأهنأ المشروبات ، وأنواع الحلوى والمسكّرات . ويتمتع الجميع بسماع آى الذكر الحكيم من مشاهير القراء ، ومذا كير المجودين ، كما يستمعون مبتهجين لخطب الوعظ والإرشاد ، وما يلتى إليهم من بدائع قصة الميلاد . وكل ذلك من ذوى الأصوات الحسنة ، والإلقاء الجيد .

# ٣ - وزارة الأوقاف والمولد:

ولوزارة الاوقاف في هذا الشأن، فائق السبق، ومتقدم الامتياز. فإنها كثيرا ما لا تكتنى بما تصنعه في سرادقها من بالغ الحفاوة وعيم الإكرام، وما تبذله في أيام المولد ولياليه من صنوف الخير، وأنواع الإحسان والبر، بل لا تزال تجرى على سنن تفردت بها، من توجيه الدعوة إلى كبار رجال الدولة من الوزراء والوكلاء، وغيرهم من العظماء والوجوه والأعيان، وزهاء الهيئات من العلماء والأدباء، وسواهم من ذوى الأخطار وأرباب الوظائف بالحضور إلى الإحتفال الخاص الذي تقيمه عادة في صبيحة الليلة الحتامية للمولد الشريف بالمشهد الحسيني، حيث يشنفون آدابهم بسماع ماتيسر من الدولد الشريف بالمشهد الحسيني، حيث يشنفون آدابهم بسماع ماتيسر من الشريف. حتى إذا ما انتهى قارئ القصة من إلقائها، وزهت فيهم أنواع الحلوى والمسكّرات، وصنوف النقل وسائغ المشروبات. كما تفرق الصدقات في الفقراء والمساكين وذوى الحاجة، ويكون بذلك يوما من أجل أيام المؤلد المختامية، وأحفلها بالخير والبركات.

# عصر الملك فاروق الاول

#### ١ - عهدالخبر واليركة:

أما في عهد حضرة صاحب الجلالة الملك المعظم فاروق الأول ، فقد جرى الأمر فيه على النهج الذي رسمه والده العظيم الملك فؤاد الأول ، أسكنه الله فسيح جناته من صرف بالغ العناية بمولد سيد المرسلين ، وإمام الهداة والمتقين : محمد بن عبد الله ، صلوات الله وسلامه عليه ، والافتناف في إحياء ذكراه الكريمة ، بما يليق به من الفخامة والجلال ، والأبهة والجمال . فقد رأينا آثار همة المفاروق العالية في الاحتفال بالمولد الشريف ، وقد جاء آية من آيات الروعة والبهاء ، والمهجة والرواء .

### ۲ - وصف الاحتفال:

ومن الليالى الغر التي لا أنساها ما حييت ، ليـلة الثانى عشر من ربيع الأول سنة ١٣٦٤ ه ٢٤ فبرابر سنة ١٩٤٥ والتي تمد بحق مثالا لمـا يحب أن يكون عليه الاحتفال بذكرى المولد النبوى الشريف في كل عام .

فقد شهدت فى ساحة المولد بصحراء قايت باى ـ المعروفة عند العامة بصحراء الحفير ـ معالم الزينة التى تأخذ بالألباب، ومظاهر الاحتفال التى بدت فى شكل فحم، ونظام جليل. هناك، وفى هذا الميدان المترامي الاطراف، أقيم السرادق الملكي المبديع، وقد تجلى فى زخارفه، وماس فى استاره ومطارفه، وفرش بالطنافس الثمينة، وصفت فى رحابه الارائك المحلاة

بالذهب، وانتشرت في جنباته النمارق الموصوفة، واسترسلت في ساحاته الكلل الحريرية عورفعت على سواريه الاعلام الملكية، وعلقت في مداخله المصابيح الباهرة الانوار، وفي سهاواته الثريات الآخذة بالابصار، والجاعلة الليل فيه كوضح النهاد. كما فرشت أرض الميدان بالرمل الاصفر والاحمر، ووقف على أبوله رجال الحرس الملكي في ملابسهم الزركشة، وشاراتهم الجيلة. وعلى مقربة منه رجال البوليس وحراس الامن، لحفظ النظام، ومنع الزحام، وتسهيل حركة المرود، على الواردين في السيارات، والمقبلين في المربات، من عتلف الطبقات، ووقد على هذا السرادق وزراء الدولة، وشيخ الازهر وطوائف العلماء، ووكلاء الوزارات، ومديرو الإدارات، ورؤساء المصالح، وكبار الموظفين، وقواد الجيش وصنوف الضباط، وكبراء الامة، وأعيان وكبار الموظفين، وقواد الجيش وصنوف الضباط، وكبراء الامة، وأعيان الناس من ذوى المراتب والالقاب. وجميع هؤلا، قد رقف في جلال ووقاد، انتظارا لتشريف حضرة صاحب الجلالة المؤلى المعظم، أو من ينتدب الإنابة عن جلالته في حضور الاعتفال.

وفى قبيل الظهر بساعة ، بينها هذا الجمع الحاشد فى الانتظار ، إذ تعالت هتافات الجماهير المحتشدة على قوارع الطرق المؤدية إلى ساحة المولد؛ بحياة صاحب الجلالة الملك فاروق الاول ، وحياة مصر الحائدة . فكان ذلك إيذانا بوصول الركب الملكى الفخم . وقد أقبل جلالته بوجهه المشرق على هذه الجموع مشيرا بيده الكريمة إشارة التحية والسلام . وكان إلى يسار جلالته في عربة التشريفة الكبرى حضرة صاحب الدولة أحمد ماهر باشا رئيس مجلس الوزراء (إذ ذاك) ولما اقتربت العربة من السرادق وأشرفت

طلعته البهبة ، خف إلى استقبال جلاله : حضرة صاحب الفضيلة الاستاذ الاكبر الشيخ محمد مصطفى المراغى شيخ الجامع الازهر ، وحضرة صاحبا السمادة رئيسا بجلسى الشيوخ والنواب ، وأصحاب المعالى الوزراء ، وعبد اللطيف طلعت باشا كبير الامناء ، ومراد محسن باشا ناظر الخاصة الملكية ، والفريق البراهيم عطا الله باشا ، وحسن يوسف بك وكيل الديوان الملكى ، وسائر كبار رجال القصر ، والياوران ، وبدوى خليفة باشا وكيل وزارة الداخلية ، كبار رجال القصر ، والياوران ، وبدوى خليفة باشا وكيل وزارة الداخلية ، ومحمد صبرى شهيب بك وكيل وزارة الاوقاف ، ومحمد عمر دمرداش بكوكيل وزارة الاوقاف المساعد ، ومحمود غزائى بك مدير الامن العام ، والسيد وزارة الاوقاف المساعد ، ومحمود غزائى بك مدير الامن العام ، والسيد محمد شاهين باشا محافظ الفاهرة . وغيرهم من علية الناس الذين شذت أسماؤهم عن الذاكرة .

ويمن شاهدتهم في هذا الحفل العظيم ، من عثلي الدول العربية والشرقية الشقيقة : صاحب الدولة السيد جميل مردم بك وزير خارجية الدولة السيد محمد والشيخ يوسف يس ناتب وزير خارجية الدولة العربية السعودية ، والسيد محمد صادق المجددي وزير دولة الأفغان المفوض ، والسيد تحسين العسكري وزير الدولة العراقية ، والشيخ فرزان السابق القائم بأعمال المفوضية العربية السعودية والاستاذ تق الدين الصلح بك مستشار المفوضية اللبنانية ، والدكتور فوزي الملق القنصل العام لامارة شرق الاردن ، وغيرهم من رجال الدول الشقيقة . وعند ما وصلت المركبة الملكية قبالة السرادق الملكي العظيم ، شمعت طلقات المدافع تدوى تحية للمليك الكريم . وتعالمت أصوات قوات الجيش طلقات المدافع تدوى تحية للمليك الكريم . وتعالمت أصوات قوات الجيش هاتفة بحياة جلالة القائد الاعلى ثم أخذت الموسيق تصدح بأنغامها الشجية ،

بالسلام الملكى. ولمسا ترجل جلالة الفاروق عن مركبته الملكية. تفضل عصافحة مستقبليه فى سرور وابتهاج، ثم شرف السرادق متصدرا الاحتفال فى هالة من الوزراء والعلماء وكبار رجال القصر. ثم لم يلبث أن نهض متجها نحو العلم ووقف تحت ظلاله يحف به رئيس مجلس الوزراء، والوزراء ورئيس هيئة أركان حرب الجيش المصرى، وكبار الحاضرين. فمرض بعض فرق الجيش من أسلحته المختلفة ، فكان أول ما عرض: فرقة الفرسان، ثم فرقة الموسيق الراكبة، ففرق من السيارات الثقيلة والخفيفة برجالها، ففرقة المدافع المضادة للطائرات، ثم كتائب من المثناة، فرجال سلاح الإشارة، ففرقة القسم الطبى. وكانت كل وحدة من هذه الوحدات تحيى جلالة الملك عند مرورها بين بديه.

وبعد الانتهاء من عرض الجيش تقدمت بين يدى جلالته مشامخ الطرق الصوفية برجالها ومر يديها، حاملين لاعلامهم وشاراتهم، وكل شيخ يمر بين يديم يقف هنيمة لقراءة الفاتحة وتلاوة بعض الادعية الماثورة، بطريفتهم المعروفة، في القراءة والدعاء. ثم يهتفون جميعا بحياة الفاروق ثلاثا.

ولما انتهى مرور أصحاب الطرق ، عاد جلالته إلى السرادق الملكى ، حيث قدمت صنوف الحلوى ، وأنواع المرطبات ، فتناول منها جميع الحاضرين . وبعد فترة قصيرة بارح جلالته السرادق الملكى، قاصدا تشريف سرادق السادة البكرية ، وما هو أن أشرف عليه حتى نهض حضرة صاحب السماحة السيد أحمد مراد البكرى شيخ مشايخ الطرق الصوفية ، وحوله جمع من كبار المشايخ ، لاستقبال جلالته بما يليق بمقامه الكريم ، من الإجلال والتعظيم ولما شرف جلالته حفظه الله صدر المجلس الخاص قام حضرة صاحب

#### - Y + 500

الفضيلة السيد محمد السلاوى نقيب الأشراف ، وأخذ في إلقاء قصة المولد الشريف ، وما هو أن رصل إلى ذكر مولده صلى الله عليه وسلم ، حتى نهض جلالة الملك واقفا، إجلالا وإعظاما، لهذه الاذكرى المكريمة . وبوقوفه وقف الجمع الحاشد في كال الخشوع والإكرام وعند الانتهاء من إلقاء القصة والدعاء لجلالة الملك المعظم ، بدأ القراء في تلاوة ما تيسر من القرآن المكريم ، بترتيل حسن ، وتنفيم مطرب جميل . وجميع القراء من مشهوري المجودين ، ومذكوري الملحنين ، وأصحاب الأصوات الشجية ، والأنفام المعذبة الندية ... ثم تقدم المدمون صوالي الحلوي وأكواب المرطبات ، إلى بين يدى جلالته المتناول منها ما يشاء ، كما أديرت بعد ذلك على سائر الحاضرين ، فتناول كل أحد منهم ما لذ له وطاب .

وفى أثناء إلقاء القصة الشريفة لم تنقطع المدافع عن دويها المطلق بنظام عديم ، وترتيب بديع . كما أخذ المذيع ولراديو فى ترديد القصة من أبواقه لإسماع الجمهور ، وبعد ذلك نهض جلالة الملك وقرأ الفاتحة ، وشاركه فى قرامتها جميع الحاضرين ، وعند ما هم بمفادرة السرادق أقترب من السيد الببلاوى وقبله ، فرفع السيد يديه إلى السماء بحاز الدعاء لجلالته بدوام العز ومديد العمر ، وأمن الحاضرون على دعائه . ثم تعالى هناف الجماهير الحاشدة بحياة العمر ، وأمن الحاضرون على دعائه . ثم تعالى هناف الجماهير الحاشدة بحياة الملك الصالح فاروق الأول ، فرق جلالته حفظه الله ، مركبته الملكية عائدا المالك الصالح فاروق الأول ، فرق جلالته حفظه الله ، مركبته الملكية عائدا المالي القصر العامى ، تحف به القلوب وترمقه الأبصار .

#### case Yol one

### ٣ - الحكوم: والاحتفال بالموار:

ومن الرسوم المقررة ، أن تقوم الحكومة في هذا الاحتفال العظيم بنصيب وافر ، وحظ كبير . إذ تقام سرادقاتها المختافة متسفة أمام السرادق الملكي أبدع تنسيق . فترى سرادق وزارة المسالية بجاوراً لسرادق وزارة المسالية ، وإلى جانبه سرادق وزارة الأشغال ، فسرادق وزارة العدل ، الداخلية ، وإلى جانبه سرادق وزارة الأشغال ، فسرادق وزارة العدل ، فسرادق وزارة المعارف ، ثم المواصلات ، والزرامة ، والأرقاف ، والشؤون الاجتماعية ، والتجارة والقوين . يتوسطها سراق رآسة بجاس الوزراء ، ويقاربها سرادقات مجاسي الشيوخ والنواب ، فالأزهر الشريف والحاصة الملكية ، ومحافظة القاهرة . وكلها متجاورة وعلى أبعاد متفاوتة وقد فرشت هذه السرادقات بأنواع البسط والسجاد الفاخر ، من المصانع المصرية والشرقية . وصفت في أرجائها المقاعد المذهبة ، والكراسي الموطاة ، ورفعت على سواديها الأعلام المصرية ، وأعدت فيها الثريات الكهر بائية ، الإنارة ليلا .

وكذلك أقيمت سرادقات مشايخ الطرق الصوفية ، حافة بسرادق السادة البكرية ، وعلى جوانب سرادقات الحدكومة . على الرسم المقرر . وعلى أبوابها البيارق ، وعلى سواربها الاعلام ، مزدانة بشاراتهم المعروفة .

## ٤ - تزاور المحتفاين بالمولد :

و بعد مبارحة جلالة الملك المعظم ساحة المولد الشريف. أخذ الوزراء والوكلاء، وكبار رجال الدولة، وقادة الجيش، ووجوه الأمة - في زيارة

السرادقات على اختلاف أنواعها ، من حكومية ، وأهلية ، يتبادلون التهانى ويستمعون إلى قراءة القراء وأدعية الداعين ، وإنشاد المدشدين على حلقات الذكر ، ويتناولون صنوف الحلوى ، وألوان المرطبات ، والقهوة والشاى، وهم فى خلال ذلك يتحادثون فى سرور ، ويتسامرون فى ابتهاج وحبور ، إلى الثلث الأخير من الليل . ثم ينصرفون فى أمن وسلام .

#### ٥ - المولد في سنة ١٣٦٥ ه:

وفى ربيح الأول من سنة ١٣٦٥ ه فبراير سنة ١٩٤٦ م شُرع فى أوامة معالم الاحتفال بذكرى المولد النبوى الشريف ، فى ميدانه الفسيح من صحراء قابت باى . وفى هذه الساحة الكبيرة نصبت السرادقات على الرسم المعناد ، بندسيق بديع ، وترتيب جميل ، ورفعت عليها الاعلام ، وأعدت بمختلف الانوار الكهربائية ، لإعادة الساحة فى لياليها نهارا ، وأخذت زخرفها وازيدت بكل أنواع الزينة المعتادة . وحفل الميدان بكل وأخذت زخرفها والريدة وأعيان الامة . ووقفوا صفوفا متراصة انتظارا لتشريف نائب الحضرة الملكية .

وما وافت الساعة الرابعة بعد الظهر ، حتى أقبل حضرة صاحب الدولة محمود فهمى النقراشي باشا رئيس مجلس الوزراء، في موكبه العظيم نائبا عن حضرة صاحب الجلالة مولانا الملك فاروق الاول حفظه الله. تحيط بركبه كوكبة من فرسان البوليس بقيادة أحد البكباشية . فلما وصل إلى باب السرادق الملكي ، وأطلق ٢٤ مدفعا تحية السرادق الملكي ، وأطلق ٢٤ مدفعا تحية الاستقبال ، وحيته فرقة من جنود الجيش التحية العسكرية .

وكان فى استقباله عنير الوزراء والعظماء وكبار رجال الدولة ، وأعيان الامة ـ الأمير سيف الإسلام عبد الله نجل الإمام يحيى حميد الدين ملك اليمن ، وصنيف مصر ، وسفراء الدول الشرقية ، ومفوضو المالك العربية . فكان استقبالا حافلا . وجرت المراسم كالمعتاد .

ولما انتقل دولته إلى سرادق مشيخة الطرق الصوفية. ألق حضرة صاحب الفضيلة الشيخ محمد حسنين مخلوف مفتى الديار المصرية، قصة المولد الشريف، بين يديه. ثم عاد دولته في موكبه الرسمي بين النهليل والتكبير والدعاء بحياة جلالة الملك، وتحية نائبه الكريم.

وجرت الرسوم كلها على ما سبق بيانه .

# ٣ - في الازهر الشريف:

وفى نحو الساعة الحادية عشرة من صباح اليوم الثانى عشر من ربيع ، أقامت إدارة الازهر احتفالا شائقاً بذكرى مولد المصطفى صلى الله عليه وسلم .

# ٧ - خطبة الاستادُ الاكبر الشيخ مصطفى عبر الرازق ﴿

وبعد افتناح الحفلة بتلارة ماتيسر من آى الذكر الحكيم، نهض حضرة صاحب الفضيلة الاستاذ الاكبر الشيخ مصطنى عبد الرازق شيخ الجامع الازهر، وألق خطبة قيمة فى موضوع المولد الكريم جاءت آية من آيات البلاغة، ومعجزة من معجزات البيان، وقد تضمنت من الفكر الصالحة، والآراء الناضجة، مالامزيد معه لمستزيد، ولما كان رحمه الله قد من قاد الاطلاع على نماذج من هذا الكتاب دعته إلى المثناء عليه والتشجيع على إعداده وطبعه

#### - Y · E ---

فقد تفضل وبعث إلى بصورة من الخطبة لإثبائها به . وهذا نصها ؛ قال رحمه الله تمالى :

ه بسم الله الرحمن الرحيم ، :

ولم يكن من سنة العرب أن يحتفلوا بتاريخ ميلاد لاحد منهم . ولم تجر بذلك سنة المدارين فيها سلف . ويظهر أن عادة الاحتفال بميلاد النبي عليه السلام من العادات الحدثة . اللهم إلا أن أهل مكة ـ فيها رواه بعض المؤرخين ـ كانوا يتبركون بزيارة المرضع الذي ولد فيه عليه السلام ، في يوم ميلاده . وما هي بالبدعة السيئة أن يجمل الناس يوما من أيام العام خاصا بتذكار محد رسول الله ، أكبر أبناء آدم بركة على الإنسانية ، وأبقاهم في صحائف الناريخ أثراً ، .

ملم تشعر الآمة العربية بذلك اليوم العظيم الذى وضعت فيه حملها الايم الفقيرة آمنة بنت وهب ، أرملة عبد الله بن عبد المطلب . حتى لقد خنى على العرب عام ميلاد النبي - وخنى عليهم مرضع الدار التي جاء لامنة فيها المخاض ، واختلفوا في ذلك اختلافا كثيرا » .

و وقد يتبين من هذا أن ما ذكره بعض أرباب السير من أن إرهاصات وحوادث سماوية وأرضية وقعت في يوم مولده الشريف، فيه من الغلو مالا يقوم عند التحميص، ولا يحققه التاريخ.

« وليست سيرة الى المظلم محمد بن عبد الله ، محاجة إلى نافلة من خيال المؤرخين » .

إن محداً لعظيم في طغولته بين ذُلَّى اليتم والفقر ، وعظيم في كهولته

بين جلال الإسلام وبجد العرب وهل حفظ التاريخ بجدا أكبر من بجد النبي العربي صاحب الدين الحالد، والهدى الراشد ؟ ... ،

« وللخلاص من هذه الحيرة كان يطلب الحلوة بغار حراء ، وبلتمس هداية ربه ، في جوانب قلبه ، وهو ممثلي النفس هما وطموحا وقلقا ، حتى ملكت عليه هذه الخواطر كل مشاعره . فهو يشهدها يقظة ، وهو يشهدها مناما » .

\* ولما بلغ سن الاربعين جاءه الوحى من الله ، و ُبعث رسولا نبيا . فأدى بمكة رسالته ، يتحمل من قريش كل أذى في سبيل الله ، .

وأقام محمد بمكة صابرا على الفتنة ، جاهدا في الدغوة إلى ربه ، والهداية إلى الحنير والبر ، يوافى المواسم ، يتبع الحاج ، حتى إنه ليسأل عن القبائل ومنازلها ، قبيلة قبيلة ، يدعوهم أن يمنعوه حتى يبلغ رسالات ربه ، فيردونه ويؤذونه خوفا من قريش ، ويقولون : قومك أعلم بك ا ولم يكن شيء من ذلك ليضعف من عزم محمد عليه السلام ، في بيان ما عليه الناس

من شر، وإرشادهم إلى طريق الخير، وكان آخر ما نزل عليه من آيات القرآن عليه من آيات القرآن عليه عن أن الله عليه من آيات القرآن عليه عن أن الله عليه عن أن الله عليه الناس يَسْتَوْ فُونَ وإذَا كَثَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْ فُونَ وإذَا كَثَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْ فُونَ وإذَا كَالُوهُمْ أَوْ وَزَ نُوهُمْ يُغْسِرُونَ أَلاَ يَظُنْ أُو لَيْكَ أَنْهُمْ مَبْعُو ثُونَ لِيوْم عَظِيم يَوْمَ النَّاسُ لِرَبِّ العَالَمِينْ ، .

و ثم لتى عند وقد يثرب من الأوس والخزرج ، معينا على نصرته ، فأعطوه مو ثقا . وأخذ يخرج إليهم من كان قد دخل فى الإسلام من أهل مكة . وخرج إليهم محمد مهاجرا فى سبيل الله ، تاركا وطنه وماله وأهله ليؤدى حرا أمانة الله ، وليؤدى شعائر دينه حرا » .

« ويروى أن محمدا حين خرج من مكة نظر إلى البيت وقال : والله إنك لأحب أرض الله إلى الله ، ولو لا أن أهلك أخرجونى منك ما خرجت . وتلاحق المهاجرون إلى رسول الله فلم يبق بمكة منهم أحد إلا مفتون أو محبوس . وكانت سن رسول الله صلى الله عليه وسلم يومئذ ثلاثا وخمسين سنة . وذلك بعد أن بعثه الله بثلاث عشرة سنة ، .

هذه هي الحادثة الكبرى في تاريخ انتشار الإسلام التي جُعلت بعد ذلك بداية للتاريخ الإسلامي.

و تألفت في يثرب التي سميت منذ الهجرة ( المدينة ) جماعة إسلامية تربطها وحدة العقيدة ، على اختلاف المناسب والديار ، وسوى الدين بين أفرادها فهم إخوة في الله ، يسعى بذمتهم أدناهم ، وهم يد على من سواهم ، وأمرهم شورى بينهم . وما محمد إلا رجل منهم اختاره الله لوحيه ورسالته ، وقامت هذه الجماعة حية ناهضة بمابث فيها الإيمان من قوة وأمل وقامت هذه الجماعة حية ناهضة بمابث فيها الإيمان من قوة وأمل

#### - ۲.٧ -

#### وشِمَاعة وصبر ، .

و عاش محمد فى المدينة عشر سنين ، غزا فيها بنفسه سبعاً وعشر بن غزوة . أما بعوثه وسراياه فكانت ٣٨ والذى يعرب عن سر الجهاد فى الإسلام ووجهة هذه الغزوات والسرايا ، هو ما جاء فى الفرآن ، وقا تِلُوا فى سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يُقَا تِلُو نَكُمْ وَلاَ تَعْنَدُوا إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ المُعْتَدِينَ . وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ أَعْوَفُتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُمْ مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَالْفِشْنَةُ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ الْمَعْتِدِ الْحَرّامِ حَتَى يُقَا تِلُوكُمْ وَالْفِشْنَةُ مِنَ الْقَتْلِ . وَلاَ تُقَا تِلُوهُمْ عِنْدَ المَسْجِدِ الْحَرّامِ حَتَى يُقَا تِلُوكُمْ أَشَدُ مِنَ الْقَتْلِ . وَلاَ تُقَا تِلُوهُمْ عَنْدَ المَسْجِدِ الْحَرّامِ حَتَى يُقَا تِلُوكُمْ فَا قَتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاءُ الْمَكَا فِرِينَ . فَإِنْ انْتَهَوْا فَإِنْ النّهَوْا فَإِنْ النّهَوْا فَإِنْ النّهَوْا فَإِنْ النّهَوْا فَإِنْ النّهُوا فَلاَ عُدُوانَ إِلاَّ عَلَى الظَّالِمِينَ . .

مَّمْ تَكُنَ حَرُوبِ مَحْدُ طَمْعًا فَى مَالَ . فَإِنَ الْجَاهِدِينَ الْأُولِينَ مِن الْمُسْلِينِ وَلَا تَخْسَبَنَ كَانُوا يَوْرُونِ المُوتِ فَى سَبِيلِ الله لِينَالُوا الشَّهَادَةُ وَالْحِياةِ الْبَافِيةِ وَ وَلاَ تَخْسَبَنَ اللّهِ عَنْدَ رَبِّمِ مُرْزَقُونَ فَرِحِينَ اللّهِ عَنْدَ رَبِّمِ مُرْزَقُونَ فَرِحِينَ اللّهِ عَنْدَ رَبِّمِ مُرْزَقُونَ فَرِحِينَ اللّهِ مِنْ خَلْفِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ مَنْ خَلْفِهِمْ أَلّا خَوْفَ مَاللّهُ مِنْ خَلْفِهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ . يَسْتَبْشِرُونَ بِنِفْمَةٍ مِنَ اللّهِ وَفَصْلُ وَاللّهُ لاَ يُضِيعُ أَجْرَ المُومِنِينَ . يَسْتَبْشِرُونَ بِنِفْمَةٍ مِنَ اللّهِ وَفَصْلُ وَاللّهُ لاَ يُضِيعُ أَجْرَ المُومِنِينَ .

ملم تكن حروب محمد للإكراه في الدين . فإن القرآن ينادى
 دلاً إكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ الْغَيِّ »

«كانت غاية محمد من حروب ألا تكون فتنة، ويكون الدين لله . وكان إذا أمَّر أميرا على جيش أو على سرية ، أوصاه فى خاصته بتقوى الله ، ومن ممه من المسلمين خيرا. ثم قال: اغزوا باسم الله فى سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله . اغزوا ولا تغلوا ، ولا تغدروا ، ولا تمثلوا ، ولا تقتلوا وليدا ، الحديث رواه مسلم

دوقد بذل محمد في عشر سنين من الجهد العقلي والبدني ، ما لا تقوم به طاقة البشر ، وهو يومئذ من عمره بين الخسين والستين،

و مضى محمد إلى ربه بمد أن بلغ الرسالة ، ورصحت دعائم دعوته ، وترك في الناس دينا خالدا ، هو دين الإسلام ،

ه وقد جمع الرسول عليه الصلاة والتسليم صفوة دعوته وأصول دينه، في حديث ـ رواه مسلم ـ قال : قلت يا رسول الله قل لى في الإسلام قولا لا أسأل عنه أحدا بعدك ـ وفي رواية غيرك ـ قال : قل آمنت بالله، ثم استقم. ويقول الرسول لعمر بن الخطاب : أذن في الناس أن من شهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له مخلصا ، دخل الجنة ،

و والإخلاص هو أساس الدعوة المحمدية ، وهو أساس الدين الذي جاء به محمد عليه السلام. ويدل على ذلك اسم هذا الدين (الإسلام) المأخوذ من السلامة وخلاص القلب. وفي القرآن الكريم: «يَوْمَ لاَ يَنْفَعُ مَا لُا ولاَ بَنُونَ إِلَّا مَنْ أَتِي اللهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ،

#### ۸ - وزارة الا وقاف والاحتفال:

وقد جرت وزارة الأوقاف بالاتفاق مع وزارة الشؤون الاجتماعية ، على سنة حميدة ، هي القيام بتنظيم محاضرات تلق على الناس في الوعظ والإرشاد ، في أوقات متناسبة ، حتى يستطيع أكبر عدد ممكن من الاستفادة

#### - 4.4 -

من خطباء الوزار تين ووعاظهما ، فى تهذيب نفوسهم وإرشادهم إلى الحير فى دينهم ، والصلاح فى دنياهم فينتشر الخطباء والوعاظ فى مختلف السرادقات المقامة بساحة المولد كل ليلة ، ويلقون على الناس ماينفعهم ويصلح من شأنهم ثم توزع من كل من الوزار تين أنواع الحيرات ، وصنوف المبرات ، على الفقراء والمعوزين . وكذلك تصنع سائر الوزارات فى صواوينها ، على أنحاء متفاوتة ، وأساليب متقاربة .

كما احتفلت وزارة الأوقاف ، على جارى عادتها ، بإلقاء القصة النبوية في مسجد أبي عبد الله الحسين ، صبيحة المولد . ووُزعت أنواع من الحلوى والنقل والمرطبات ، على كل من شهد الحفل من غنى وفقير .

وكما يحدث فى سرادقات الحكومة من إسداء المبرات إلى الغادى والرائح فى ليالى المولد وأيامه ، يحدث مثله فى سرادقات أرباب الطرق الصوفية وغيرهم، من الجماعات والهيئات والنقابات ، وبعض أهل الخير من الأفراد، كل على قدر طاقته ، وأساليب افتنانه .

### ٩ - الموار في سنة ١٣٦٦

وفى موسم سنة ١٣٦٦ه احتفل بذكرى المولد النبوى الشريف فى جميع أنحاء البلاد، وقد تجلت فى الاحتفال الرسمى الذى أقيم فى ساحة (الحفير) بالعباسية ، مظاهر الروعة والجلال ، فتعددت السرادقات فى جوانب الساحة ، يتوسطها سرادق الحاصة الملكية ، وإلى جانبه سرادق مشيخة الطرق الصوفية . ثم سرادقات الوزارات، والبرلمان ، ومشايخ الطرق .

### وحدات الجيش

وفى منتصف الساعة الثانية بعد الظهر، اصطفت وحدات الجيش المصرى فى مكان الاحتفال بأعلامها وموسيقاها . وكانت الجماهير قد احتشدت على جانى الطريق، وفى أنحاء الميدان حتى ضاقت بها على سعتها .

# في سرادق الخاصة الملكية

وما وافت الساعة الثانية والنصف حتى أخذ المدعوون يفدون على سرادق الحاصة الملكية ، يتقدمهم أصحاب الدولة والمعالى والفضيلة : رئيس الوزراء ، والوزراء ، وناظر الحاصة الملكية ، وفضيلة الاستاذ الاكبرشيخ الجامع الازهر ، والعلماء ، ورئيس المحكمة الشرعية ، والمفتى ، ووكيلا وزارة الداخلية والاوقاف ، ومحافظ العاصمة ، ومدير الامن العام ، ووكيل المحافظة وكبار الموظفين ، وضباط الجيش والبوليس .

# نائب جلالة الملك

وفى الساعة الثالثة والنصف بعد الظهر، أقبل موكب صاحب السعو الملكى الأمير مجمد على، تتقدمه ثلة من فرسان البوليس، فكوكبة من فرسان الحرس. وما أن وقفت المركبة التى تقل سموه أمام السرادق، حتى صدحت الموسبقى بالسلام الملكى، وأدت قوات الجيش والبوليس التحية الملكية وأطلقت بطارية المدفعية طلقاتها، تحية لسمو نائب الملك، ورفع العلم المصرى على السارية الكبرى المقامة هناك، وبعد أن صافح سموه مستقبليه، جلس فى صدر السرادق وإلى يمينه شيخ الجامع الازهر، فشيخ مشايخ الطرق الصوفية

#### - 411 -

(الشيخ أحمد الصاوى) فالعلماء، وإلى يسار سموه: رئيس الوزراء، والوزراء.

### عرص الجيسيه:

وبعد قليل عرض نائب الملك قوات الجيش ، حيث كانت موسيق الجيش تصدح بنغائها . وبعد العرضعاد سموه إلى السرادق ، فأديرت المرطبات والحلوى على الحاضرين . وقد شكر سموه لمعالى أحمد عطية باشا ، وسعادة الفريق إبراهيم عطا الله باشا ، على نظام الجيش ، وحسن العرض .

ثم تفضل نائب الملك باستقبال مشايخ الطرق الصوفية . وكانت كل طائفة منهم تحمل شاراتها وأعلامها ، فقرأوا الفاتحة ، وتلوا بعض الأدعية . ثم هتفوا بحياة جلالة الملك .

### تمروه القصة:

ثم قصد سموه إلى سرادق مشيخة الطرق الصوفية ، يتبعه كبار المدعوين حيث استمع إلى حضرة صاحب الفضيلة السيد محمد الببلاوى نقيب الأشراف وهو يلتى القصة النبوية أمام مكبرات الصوت . ولما وصل فضيلته إلى ذكر مولد الرسول ، وقف سمو نائب الملك ، كما وقف الحاضرون ، إجلالا وتكريما . وبعد الانتها من القصة قرأ كل من الاستاذين الشيخ شديد الشطنوف والشيخ محمد عبد الحليم ، بعض آى الذكر الحكيم . ولما هم سموه بالانصراف ، تحدث إلى فضيلة نقيب الأشراف . ثم عزفت الموسيق بالسلام الملكى . وغادر نائب الملك مكان الاحتفال بين مظاهر التعظيم والتبجيل . وظلت السرادقات الاخرى تموج بزائريها يستمعون قارئ القرآن الكريم وظلت السرادقات الاخرى تموج بزائريها يستمعون قارئ القرآن الكريم

### حتى الثلث الأخير من الليل:

وكان من بين الذين رأيتهم فى زيارة مكان الاحتفال: رئيس بعثة سيلان الموفدة إلى الأزهر ، والسيدة قريلته . وثلاثة من عمثلي الإدارة الدينية الإسلامية فى التركستان الروسية .

وفى منتصف الساعة الثامنة مساء ، قام قسم الاسلحة والمهات بإطلاق السهام النارية ، ابتهاجاً بذكرى المولد الشريف .

وفى صبيحة يوم ١٢ من ربيع الأول، عطلت أعمال الحكومة، فى وزاراتها ودواوينها ومصالحها، كما عطلت الأعمال فى الدوائر المالية والتجارية، احتفالا بذكرى المولد النبوى الشريف. على جارى العادة. وقصد الكبراء والعظماء إلى قصر عابدين العامر حيث قيدوا أسماءهم فى سجل التشريفات، رافعين فروض التهنئة والولاء إلى حضرة صاحب الجلالة الملك فاروق المعظم.

### ٥١ - في المشريد الحسيني:

وفى منتصف الساعة الحادية عشر من هذا اليوم . احتشد المسجد الحسيني بحاهير من العلماء والكراء والأعيان ، لسماع القصة النبوية . وحضر صاحب السعادة محمد السيد شاهين باشا محافظ القاهرة ، نائبا عن جلالة الملك ، يرافقه الأميرالاي عبد الفتاح نصر بك مساعد الحكمدار . فاستقبله هذا الجمع الحاشد . ولما أخذ مكانه من صدر المجلس قام صاحب الفضيلة الشيخ أحمد الصاوى شيخ مشايخ الطرق الصوفية ، وألق القصة النبوية الشريفة . فلما وصل المى ذكر مولده الكريم ، وقف سعادة نائب الملك والحاضرون ، تعظيما و اجلالا . ثم زار سعادة ضريح الإمام الحسين ، وحجرة المخلفات النبوية . ثم بارح المسجد مودعا بالتجلة و الإكرام .

## ١١ – احتفال الجماعات والهيآت:

وكثير من الجماعات والهيآت المؤلفة للأعمال الصالحة ، والأغراض النافعة ، يقوم بشؤون الاحتفال بذكرى المولد النبوى الشريف ، بعناية وحفاوة ، وتبذل فى أيامه ولياليه وافر الصدقات ، وكريم المبرات . أمثال : جمعيات الشبان المسلمين ، وجمعية الدعاية للحج ، وجمعية البر والإصلاح الاجتماعي ، وجمعية مساجد الخلفاء الراشدين ، وجمعية الحافظة على القرآن ، وجمعية الوثبة المباركة ، وجامعة أدباء المروبة ، ونادى النجارة الملكى ، ونادى جبهة مصر ، ومؤسسة رباط الخدمة الاجتماعية ، وبعثات الكوبت كما يقوم بذلك : أسلحة الجيش المصرى ، والكلية الحربية ، وكلية العلب ، ومديرية الجيزة ، ونقابة الصحفيين . وغيرها عمل لم تع الذاكرة أسماءها .

# في الإسكندرية

# ١٢ — الاحتفال بالمولد في الاسكندرية:

أما في الإسكندرية ، فإن الاحتفال بذكرى المولد النبوى الشريف يبلغ في أرجائها من الكال غايته ، ومن البهاء والجلال نهايته . فقد قامت إدارة البلدية بتشييد سرادقها الفخم ، في ميدان مجمد على . وزانته بالأعلام المصرية وبالثريات والمصابيح الكهربائية ، ونصدت فيه المقاعد المذهبة ، والكراسي المنجدة ، وبسطت فيه الأبسطة والسجاجيد الفاخرة . وحضر الاحتفال به حضرة صاحب السعادة عبد الخالق حسونه باشا ، نائبا عن حضرة صاحب الجلالة الملك المعظم . وكان في استقباله حضرات : مدير البلدية العام ،

ومديرو المصالح ، وكثير من العلماء والأعيان وكبار الموظفين ، من مختلف الدوائر والإدارات . وبعد أن أخذ مكانه من صدر المجلس افتتحت الحفلة بتلاوة آى من الذكر الحكيم ، رتملها المقرى الشهير الشيخ عبد الفتاح الشعشاعى بصوته الرخيم . ثم نهض الشيخ حمزة الحلوانى وألق القصة النبوية . وبعد الانتهاء منها ، أعقبه الشيخ أحمد حسن حلفاية بمحاضرة فى موضوع الذكرى الكريمة . ثم تلاه السيد أحمد محتار الناضورى نقيب الأشراف بالاسكندرية ، بكلمة طيبة فى معنى المذكرى ، وماكان فى حياته عليه السلام من الموعظة بكلمة طيبة فى معنى المذكرى ، وماكان فى حياته عليه السلام من الموعظة والاعتبار ، والقدوة الصالحة للناس جميعا . وبعد ذلك بارح نائب الملك مكان الاحتفال مودعا من الحاضرين بمظاهر التجلة والتكريم ، والدعاء مكان الاحتفال مودعا من الحاضرون فى السمر والذكريات ، والاستماع بحياة جلالة الملك العظيم . . ولبث الحاضرون فى السمر والذكريات ، والاستماع بحياة جلالة الملك العظيم . . ولبث الحاضرون فى السمر والذكريات ، والاستماع بلك عكم الآيات ، من مشاهير القراء ، حتى ساعة متأخرة من الليل .

## ١٣ — احتفال إدارة الارُوقاف بالاسكندريز:

وفى الساعة العاشرة من صباح اليوم ، احتفلت إدارة الأوقاف فى مسجد أبى العباس المرسى ، بذكرى المولد النبوى الشريف ، وغص المسجد بالمدعوين ، وتوافدت إليه الجماهير من أنحاء المدينة . وحضر الحفلة صاحب السعادة محافظ المدينة ، نائبا عن حضرة صاحب الجلالة الملك حفظه الله . وبعد سماع القصة النبوية ، وزعت الحلوى والنقل على الحاضرين ، كما فرقت الصدقات فى الفقراء والمعوزين .

وكذلك أقيمت الزينات، ومعالم الاحتفالات، في أنحاء المدينة ومساجدها

الشهيرة ، وانتظمت المواكب الصوفية ، في كثير من أحيائها ، طوال أيام المولد ولياليه .

وكانت الحكومة أصدرت فى الناسع من شهر ربيع الأول ، منشوراً تذكر الناس فيه بما عليهم من واجبات الاحتفال بذكرى صاحب المولد الشريف ، وما تقتضيه من العناية والبذل ، فيما يعرد على الناس بالنفع والخير ، مع الافتنان فى إقامة الزبنات ، وإسداء المبرات ولهذا كانت العناية بالاحتفال فى هذا العام شاملة سائر المديريات والمراكز والمدن والقرى فى أنحاء البلاد .

## الاحتفال بالمولد في الأقاليم المصرية

وما تجب الإشارة إليه ، ويحسن إثباته في هذا المقام ، أن الاحتفال بذكرى المولد النبوى الشريف ، لم يكن قاصراً على القاهرة أو الإسكندرية ، ولم يستأثرا به دون غيرهما من مدن القطر وبلاده . بل إنه كان ومازال عاما في الولايات والمراكز ، لا بل في كثير من القرى والبنادر . وما برح الحكام والاعيان يقومون في هذا الشأن بما يستوجب الندوين ، ولا يستحق الإغفال . وإني أصف ما يأتي عن مشاهدة حضور ومشاركة :

فقد رأيت فى البلاد التى اتفق لى الإلمام بها فى شهر المرلد من العناية بالاحتفال به ما يجدر عرضه فى هذا الكتاب تخليداً له: رأيت أعيان البلاد ووجوه المدن، متى أوشك شهر ربيع الأول على الحلول، يجتمعون لدى حاكم البلد، إن كان مديراً، أو مأموراً ، للتفاهم فيها بينهم على لمحياء ليالى المولد الشريف كلها، وكيفية إقامة الزينات، وتسبير المواكب، وتوزيع

#### - 417 -

الذبائح، والتوسَّع في إنارة المساجد، وتنظيم حلقات الذكر داخلها أو في الصوارين التي تنصب لذلك . وفي إمداد الطرق الصوفية بما يلزمها من الزيوت والشموع وغيرها ، وفي مد الموائد لأطعام الوارد والوافد ، وبسط الاسمطة للرائح والغادى من الفقراء وأهل الحاجة، وتفريق أنواع الحلوي والنقل والمشروبات المسكّرة على البادي والحاضر . ثم ينصرفون وقد تعهد كل واحد من موسريهم بالإنفاق على ليلة أو ليلتين ، من ماله الخاص. وبهذا لانلبث الزينات أن تقوم معالمها في الشوارع والأسواق ، وتنصب الخيام والصواوين في الساحات المعدة للاحتفال في البلد ، وترفع الأعلام على سواريها. والمصابيح في مداخلها وأبهائها ، وتتزايد الأنوار في لياليها ، ويجتمع أرباب الطرق الصوفية لوضع النظم في تسيير مواكبهم . فتلبعث في أوقاتها المقررة ، أما في النهار فتتقدمها أعلامها وبنودها، وطبولها وزمورها في الأزياء الحسنة ، والهيئآت الجميلة . وأما في الليــل فتتقدّمها وتتخللها المشاعل الموقدة ، أو المصابيح البيضاء الكروية الشكل ، مضاءة ومرفوعة في أعواد من الخشب مستطيلة ، يحملها فريق من الفراشين أو طائفة من الاتباع والمريدين. وفي أثناء هذه المواكب التي يسمونها (الزفف) يحمل بعض الاتباع نوعا من الفوانيس مصنوعا من أنابيب الصفيح ومغطى بالشاش الرقيق ، وما الشموع المتقدة ... وبعضهم يحمل (البازات) وهي نوع من الطبول الصغيرة تمسك باليد اليسرى ويضرب عليها بسير من الجلد باليد اليمني . وبعضهم يحمل الدفوف وينقر عليها نقراً يتناسب مع النطق بذكر الله تعالى . تسير هذه المواكب يتلو بعضها بعضا ، كل شيخ طريقة بموكبه الخاص فى بعض أحياء المدينة ، أو فى شوارعها الكبيرة ، بين النهليل والتكبير ، وإنشاد المدائح النبوية ، والصلاة والتسليم على خير البرية ، مع قراءة بعض الأوراد والأدعية الخاصة بشيخ الطريقة الأول . حتى يصلوا ، إما إلى المسجد المقرر إقامة الاحتفال فى جواره ، وإما إلى بيت السرى المتعهد بالإنفاق ، قواما إلى صيوان أكبر شيخ للطريقة فى البلدة . حيث تقوم حلقة الذكر حول الصارى القائم فى الوسط .

وعلى صاحب الليلة ـ أى المتعهد بالإنفاق عليها ـ مراقبة احتياجات كل شيخ طريقة ، أو صاحب حرفة مشرك فى الاحتفال ، فيؤدى اليهم طلباتهم فورا . وذلك غير ما يقوم به من الولائم العامة ، وتوزيع اللحوم والحنز على المحتاجين ، والشموع وأصناف الحلوى على كل مريد أو طالب. وعلى الجملة يكون بيت هذا السرى أو صيوانه ، فى يومه وليلته ، مصدرا لكل خير ، ومظهرا لكل بر ، وعاملا من عوامل السرور والابتهاج ... طوال أيام المولد ولياليه .

وفى يوم وليلة كل سرى ، يجتمع الناس فى بيته ، أو فى صيوانه ، أو فى المسجد المتفق عليه ، لساع آيات القرآن الكريم من مشاهير قراء البلد ، ويشهدون حلقات الذكر وإنشاد الملشدين وقراءة الأوراد والأحزاب والادعية المأثورة . وفى أثناء ذلك تدار عليهم أكواب الشاى ، أو فناجيل القهوة ، أو بعض أنواع المشروبات المسكّرة .

وفى الليلة الحتامية تفد على المدينة وفود هائلة من القرى المجاورة فترتج

#### - YIA -

البلد بهم ، وتسير المواكب فيها سيرا بطيئا لكثرة الزحام ، ويكون السرور شاملا ، والابتهاج عاما .

\* \* \*

هذا ما شاهدته بنفسى فى عهدكل من الحنديوى عباس الثانى ، والسلطان حسين كامل ، والملك فؤاد ، رحمهم الله جميعا . وقد كان ذلك فى طنطا ، والمنصورة ، والزقازيق ، وبنها ، ودمنهور ، وفى المحلة الكرى ، وزفتى ، وميت غمر . كا علمت أن أمثال هذه الاحتفالات تقوم فى مديريات الوجه الغبلى ومدنه . مع كثير من التنوع والتصرف على ما يقتضيه تخالف البيئات ، وتباين الحالات ، بين سكان الاقاليم واستعدادهم .

中 中 市

وهذا ماكان ، وما يزال يصنع فى الاحتفال بذكرى المولد النبوى الشريف بالديار المصرية ، فصلته بما لايحتاج إلى مزيد .

\*\*

وقد رأيت إتماما للفائدة ، وإكالا للمؤضوع أن ألتى نظرة على ماكان يصنع من ذلك فى بعض المالك الإسلامية . وأن إفرده بباب خاص ، تراه بعد هذا . والله الموفق .

# الاحتفال بالمولد في المالك الاسلامية

بعد أن وفيت موضوع البحث في شأن الاحتفال بذكرى مولد النبي عليه الصلاة والسلام، بالديار المصربة، بكثير من التفصيل والإلمام، عن لى أن أبحث فيها كان له من شأن في بمض المالك الإسلامية الآخرى، ليكون الموضوع حائزاً صفة الكال والشمول، على قدر الإمكان. فرجهت رائد التنقيب والاستقراء، وأعملت مطايا التحقيق والاستقصاء، وما زلت جاداً في ذلك حتى عثرت، بعد جهد مضن، على كلمات متفرقة، وعبارات غير متلاحقة، في شتى المراجع، ومختلف المصادر، ومتباعد الاسفار، فألفت بين متفرقها، ولاحمت بين آبدها، وجمعت شاردها بواردها. إلى أن استوى لى منها ما حسبته صالحا للعرض في هذا الباب، وما رأينه جدراً استوى لى منها ما حسبته صالحا للعرض في هذا الباب، وما رأينه جدراً بالإفادة والاعتبار عند ذوى الالباب.

## في السلطنة العثمانية

### ١ - الاعياد الرسمية

كان لسلاطين آل عنمان عناية بالغة ، ورعاية فائقة ، بالاحتفال بجميع الاعياد والمواسم المعروفة عند الامم الإسلامية كافة ، وكذلك كانت الامة العثمانية ، على اختلاف أجناسها وشعوبها ، لها في هذا الشأن نهوض محود ، واهتمام ملحوظ . فكانوا كغيرهم من ملوك الإسلام وأنمه وشعوبه ، يحتفلون بعيدى الفطر والاضحى . وكان لهم في الاحتفال بهذين العيدين اختصاص

#### -- YY+ ---

فى التفرد ببعض الرسوم .

### ۲ - رسوم عبدى الفطر والاصحى

فقد كان السلطان عبد الحميد يحرى فى الاحتفال بهذين العيدين على الرسوم التى جرى عليها آباؤه وأجداده ، من سلاطين آل عثمان . مع تفرده بخصوصيات دونهم ، اقتضتها ظروفه وملابساته . فكان يخرج من قصر «يلدين العامر ، لصلاة العيد فى موكب فخم ، تحف به المهابة والجلال ، إلى جامع بشكطاش ، وتعلوه الابهة والجال . وقد ارتدى جلالته حلة ملازم من ضباط الجيش ، وعلى صدره النيشان العثمانى الهلى الشأن . وبعد أن يؤدى صلاة العيد ، يقدم إليه جواد مطهم من خيرة الجياد السلطانية . فيعلو صهوته ، ثم يسير فى موكبه الباهر ، ويمشى بجوار ركابه الغازى عثمان باشا ، يليه الصدور والوكلا، والوزراء . وجميعهم مشاة على عقربة من جواد السلطان ولا يزال الموكب سائراً بين تهليل الشعب و تكبيره ، وجنود الجيش متراصة على جاني الطريق ، حتى يصل إلى سراى (طولمه بفجه) فيترجل متجها على جاني الطريق ، حتى يصل إلى سراى (طولمه بفجه) فيترجل متجها والياقوت ، والحلى بالذهب الإبريز ،

وهو التخت الذي استلبه السلطان سليم من مصر فيما استلب من تراث سلاطينها.

ثم تجرى التشريفات فيكون أول من يمثل بين يدى جلالته ، نقيب الأشراف . فيهم السلطان واقفا لاستقباله . فيهم ويدعو بطول العمر ودوام التأييد . ثم يدخل الصدر الاعظم فيقبل طرف ثوبه . وكذلك يفعل

شيخ الإسلام . ثم أيؤذن للوكلاء فيدخلون منحنى الرؤوس فيقبلون رجله ويقفون بإزائه صفا . وهنا يجلس جلالة السلطان . ثم يؤذن بالدخول لارباب المناصب ، فيدخلون على طبقات مراتبهم القلمية والملكية والعسكرية فيقبلون (السجق) وهو عبارة عن هداب من الحرير ، يمسك أحد طرفيه الغازى عثمان باشا وهو واقف عن يمين التخت . فإذا انهت التشريفات عاد السلطان في مركبته الملوكية الخاصة ، وفي موكبه الفخم : إلى قصر ويلدين، وهناك يتلقى النهاني والتبريكات من سفراء الدول بواسطة تراجمهم .

**\$** \$ \$

هكذاكان الشأن فى الاحتفال الرسمى بالعيدين ، ولا يتمايزان إلا بشيء واحد ، وهو أن الخطيب فى عيد الفطر كان لا يعدو فى خطبته أن يروى من الاحاديث إلا قوله (إن الله جميل يحب الجمال) كما لا يعدو فى خطبة عيد الأضحى قوله (سمنوا ضحاياكم) .

وهذا الالتزام لم يحدث إلا فى عهد السلطان عبد الحميد فقط. أما فى عهود غيره من السلاطين المتقدمين، فقد كان الخطيب غير مقيد إلا بما يدعو إليه الشرع، ويتفق والتقاليد الموروثة.

ومماكان يمتاز به عيد الأضى أن السلطان يأمر بنحر ثلاثين كبشا توزع ُلمانها على من يقع عليه الاختيار . وكان يقوم بنحر هذه الكباش عن جلالته ، موظف خاص يسمى (قربانجي باشي) .

٣ - رسوم عيد أول السنة:

وأما عيد أول السنة ، فقد كان السلطان بأمر بأن تضرب فيه نقود

### - 844 -

بالضربخانة السلطانية بالآستانة ، مؤرخة بالعام الجديد . وكان يصرف من هذه النقود الجديدة على رجال الدولة ، ووجوه الآمة ، عن يفدون على السراى السلطانية للتهنئه والتبريك ، بحسب درجانهم ورتبهم ، من ألف ليرة عثمانية إلى ليرة واحدة .

### ٤ - رسوم عبدى الميلاد والجاوس السلطاني:

وأما عيدي الميلاد والجاوس السلطاني، فقد كان يحتفل بهما في عاصمة الدولة (الآستانة العلمية) كاكان يحتفل بهما في سائر الولايات العثمانية، احتفالا شائقا، يتردد صداه في أبحاء البلاد، بما تكتبه الصحف والمجلات من بارع الأوصاف، وفائق عبارات التمجيد والتفخيم. وقد كانت مصر تنعني بالاحتفال بهما عناية خاصة، كما شهدناه بأنفسنا. وكان الشعراه، منهم: شوقى وحافظ وحفني ناصف والسيد توفيق البكري وغيرهم، يتبارون في نظم القصائد، في مدح السلطان ووصف أعياده، وديما تضمنت بعض القصائد شيئا من الأمور السياسية، ويكون لذلك موسم عظيم بحديقة الأزبكية، تعمل فيه المباريات، وتوزع الجوائز للمنفوقين.

### 0 - المواسم الرسمية:

مُوسَم ليلة النصف من رمضان:

وكان يحتفل بليلة النصف من رمضان احتفالا رسميا شائقاً، في السراى القديمة التي كان يسكنها سلاطين آل عثمان . وهي واقعة على بوغاز البوسفور ومتصلة بحامع آيا صوفيا من جهة ، وبالباب العالى من جهة أخرى . وكانت

يحوى المخلفات النبوية الشريفة، موضوعة في صندوق من الفضة الخالصة

وهذه المخلفات هي ـ فيها يزعمون ـ : البردة النبوية ، وسن من أسنان المصطفى عليه الصلاة والسلام ، وبضع شعرات من شعره الشريف ، وقطعة من رايته التي كانت تسمى (العُقاب) ونعاله ... ومنها أيضاً إناءآن من الحديد . يزعمون أنهما كانا للخليل إبراهيم عليه السلام وأنه كان يشرب بهما الماء من بئر زمزم . وذراع يقال إنه كان ليحيي بن زكريا عليهما السلام . وجبة كانت للإمام أبي حنيفة النعان .

وكان الرسم المقرر أنه متى استهل شهر رمضان ، يجرى انتخاب عشرة من طلابه من العلماء . وعلى كل عالم من هولاء المنتخبين اختيار عشرة من طلابه الآذكياء . وبهؤلاء جميعاً تعقد مجالس العلم فى شكل أقواس . وعلى العلماء طوال ليالى الشهر إلقاء محاضرات فى تفسير القرآن الكريم ، يتخللها أسئلة توجه إليهم من الطلاب ، وكان يقع ذلك كله بمشهد من جلالة السلطان ، وبمسمع منه .

وقد كان من الرسم أن يتناول جلالة السلطان طعام الإفطار في هدفه السراى ، أغلب ليالى الشهر المعظم . وكان يدعى إلى مائدته السلطانية عظاء الدولة ، وكبار رجال المابين ، وقواد الجيوش العثمانية ، وبعض أكابر الضيوف ، وغيرهم من ذوى الأخطار ، وأرباب الدرجات والمراتب العلية ، من ملكيين ، وعسكريين ، كما يُدعى إليها غيرهم من العلماء والوجوه والأعيان . وكان الرسم أن يُعطى لمكل من يتناول طعام الإفطار على الممائدة السلطانية في هذا الشهر المبارك ، مبلغ من المال يسمى باللغة التركية (ديش كراسى)

#### - YYE -

### أي أجرة الأسنان .

### ٣ – مواسم أخرى :

وكان هناك ، غير ذلك ، ليال يحتفلون بها ، وتسمى (ليالى القنديل) وهى خمس ليال ، هى: ليلة القدر ، وليلة المعراج ، وليلة النصف من شعبان . وهذه الليلة تسمى بالتركية (ليلة برات) وليلة الجمعة الأولى من رجب ، وتسمى بالتركية (ليلة برات) وليلة المولد النبوى .

وتسمية هذه الليالى (بليالى القنديل) ترجع إلى أن جميع منائر الجوامع والمساجد توقد فيها بالقناديل. وكان الاحتفال بهذه الليالى على الرسم الذى يحتفل به فى ليلة المولد النبوى الشريف، وهى التى نعرض لوصفها بعد.

#### \$ \$ **\***

وما ذكرت هذه الأعياد والمواسم ، إلا لتكون بماذج لماكان لها من شأن فى بلاد السلطنة العثمانية قبل أن ينقلب فيها الحال وتصير جمهورية . ولأن الباحث المنقب لايستطيع العثور عليها فى غير هذا الكتاب .

### ٧ — الاحتفال بالمولد النبوى فى الاستانة

لم أعثر على شيء أصف به ماكان من الاحتفال بالمولد النبوى الشريف في عهود الماضين من سلاطين آل عثمان. الذين لاشك أنهم كانوا يولون هذا الاحتفال عناية مشكورة. ولذلك فقد رأيت بعد البحث والتحرى الاكتفاء بعرض ماكان من ذلك في العهد القريب

### https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

Hith Well Grain



السيد جمال الدين الأفغاني

صفحة ٢٢٥

تاریخ الاحتفال بالمواد النبوی

### في عهد السلطان عبد الحميد

وقد لمحت في مطالعة خاطفة أن السلاطين السابقين كانو ايحتفلون بالمولد النبوي في أحد الجوامع الكبيرة والاستانة، حسب اختيار السلطان.

فلما تولى السلطان عبد الحميد في سنة ١٢٩٣ هـ ١٨٧٦ م، قَصَر حفلاته التقليدية على الجامع الحميدي.

فقد كان الاحتفال بالمولد في عهده ، متى كانت الليلة الثانية عشر من ربيع الأول ، يحضر إلى باب الجامع عظاء الدولة وكبراؤها . وفيهم الأمراء والمشيرون ، والعلماء ؛ وذور المراتب العلمية ، وكبار أرباب الوظائف بأصنافهم ، وجميعهم بالملابس الرسمية وكساوى التشريفة ، وعلى صدورهم النياشين تتلكلا بأنواعها . ثم يقفون في صفوف متراصة ، ونظام تام ، انتظاراً لتشريف صاحب الجلالة السلطان .

وفي هذه الليلة يخرج جلالة السلطان من قصر يلديز العام بمتطيا جواداً مطهما، من خيرة الجياد السلطانية . بسرج من الذهب الخالص . وقد خف بحلالته موكب فخم ، ورُفعت على رأسه الأعلام ، وأنيرت البريات بالشموع الموكبية ، أو بالسواطع الكهربائية . ومشى في ركابه الغازى عثمان باشا وأحدقت به الصدور العظام ، والوزراء الفخام . ويسير هذا الموكب بين صفين من جنود الجيش العثماني في أبهة وجلال ، وخلفهما جماهير الأمة ، إلى أن يصل إلى باب الجامع ، وهناك يترجل جلالته ، وقد يكون في استقباله : شيخ يصل إلى باب الجامع ، وهناك يترجل جلالته ، وقد يكون في استقباله : شيخ الإسلام ، والسيد جمال الدين الأفغاني ، والسيد فضل باشا العلوى ، والسيد أبو الهدى الصيادي ، وناظر الأوقاف ، أسعد القيصر لي المدنى ، والسيد أبو الهدى الصيادي ، وناظر الأوقاف ،

### - 444 -

وبعض رجال الخاصة السلطانية . ثم يدخل باب الجامع ويجلس في مكانه الحاص فإذا تمكن في مجلسه بدأ القراء بقراءة آيات من الذكر الحكيم . ثم يقف المختص بقراءة القصة النبوية الشريفة ، فإذا انتهى منها أخذ فريق من الصوفية في قراءة دلائل الحيرات . ثم ينتظم بعض مشايخ الطرق في حلقات الذكر ، فينشد المنشدون وترتفع الاصوات بالصلاة والسلام على خير الانام ، وبالدعاء للحضرة السلطانية بطول العمر ودوام التأييد .

وبعد فترة ينبض جلالته فى أبهته وبهائه ، فيمتطى جواده ، وأحياناً مركبته السلطانية ، عائداً فى موكبه الفخم إلى مقر عرشه بقصر يلدين . وتكون العساكر فى حال بحيثه وذهابه ، لاتزال واقفة بنظام ، تحت إشراف ضباطها العظام ، تستقبله بالتحية وتودعه بالسلام ؛ وفى خلال ذلك لاتزال الموسبتى الشاهانية ، تصدح بأنغامها الشجية .

وفى صباح اليوم الثانى عشر من ربيع ، يفد على أبهاء المابين كبار الدولة على اختلاف رتبهم ، لهنئة الحضرة السلطانية . كا يهنئ بعضهم بعضاً بهذه الليلة المباركة .

ويما لايب فيه أن هذه الاعياد والمواسم، والليالى المباركة ، كانت توزع فيها الهدايا والصدقات ، وتفرق فيها المنح والهبات ، ويتذوق فيها فريق من أهل الحصاصة بعض مايفرج كروبهم، ويلطف من وطأة العيش عليهم . كما كان أرباب الطرق الصوفية يساهمون في إحيائها بنصيب وافر، في تمكاياهم ومنازلهم، في جميع أنحاء بلاد السلطنة .

#### - YYV -

### الاحتفال بالمولد في تلسان

كان فيما وقفت عليه من الاحتفالات بالمولد النبوى التى تسترعى النظر، ماكان يحدث من ذلك فى مملكة تلمسان من ممالك أفريقية الإسلامية. فقد كان سلاطين آل زَيَّان أصحاب هذه المملكة يحتفلون بالمولد الشريف، على رسوم وتقاليد، غاية فى البهجة والجلال. وكانوا يتبارون فى الحفاوة به، والافتنان فى شؤونه، بما يجعل رسومه وتقاليده متجددة. لاسيا فى عهد السلطان (أبو حُمُو) من آل زيان. فقد عنى به عناية خاصة تفوق بها على أسلافه. وقد كان ذلك فى القرن الثامن للهجرة.

وقد ذكر الحافظ أبوعبد الله النسى التلسانى ، فيا نقله عنه العلامة المقرى فى نفح الطيب ، أن هذا السلطان (أبو حَمُّو) كان يحتفل بليلة مولد المصطفى صلى الله عليه وسلم . كما كان ملوك المغرب والانداس فى ذلك المعصر وما قبله . قال :

كان [السلطان أبو حمو ] يقيم ليلة الميلاد النبوى بمشوره من تلمسان المحروسة ، بمدعاة حفيلة ، يحشر فيها الاشراف والسوقة ، والحاصة والعامة . فما شمت من نمارق مصفوفة ، وزرابي مبثوثة ، وبسط مُوَشَّاة ، ووسائد بالذهب مُفَشَّاة ، وشمع كالاسطوانات ، وموائد كالهالات ، ومباخركالقباب ، يخالها البصر التبر المذاب . وقدرتب الناس فيها على مراتبهم ترتيب احتفال ، وقد علت الجميع أبه الوقار والجلال . وتقدم إليهم أنواع الاطعمة ، كأنها أزهار الربيع المنمنمة ، بما تشتهيه الانفس وتستلذه النواظر ، ويخالط حسن أزهار الربيع المنمنمة ، بما تشتهيه الانفس وتستلذه النواظر ، ويخالط حسن

رياها الارواح و يُخام . وأعيان الحضرة على مراتبهم ، تطوف عليهم ولدان قد لبسوا أقبية الحز الملوّن ، وبأيديهم مباخر ومِرَشّاة [يتبخر منها الحضور، ويتطيب بطيبها الجمهور] وينال كل منها بحظه . وبعقب ذلك يحتفل المُسْمِعُون بأمداح المصطنى عليه الصلاة والسلام ، وبمكفرات ترغب فى الإقلاع عن الآثام . يخرجون فيها من فن إلى فن ، ومن أسلوب إلى أسلوب . وبأتون من ذلك بما تطرب له النفوس ، وترتاح إلى سماعه القلوب .

وبالقرب من [مقعد] السلطان ، خزانة (المنجانة) وقد زخرفت كأنها حلة يمانية ، ذات تماثيل لجين محكمة الصنعة ، وبأعلاها أيكة تحمل طائرا، فرخاه تحت جناحيه ، وفي جنر الأيكة كُوة يخرج منها أرقم يذهب صاعدا لِيخِيلِ أحد الفرخين . وبصدر الخزالة أبوابٌ مُرتجة ، على عدد سأعات الليل الزمانية ، يصاقب طرفيها مامان كبيران ، وفوقها \_ دُومِن الرأس \_ قمر يسير على خط الاستواء، سير نظيره في فلك السماء. ويسامت أول كل ساعة بابها المُرتج، فينقض من البابين الكبيرين عُقابان، في مخلب كل واحد منهما صَنجة صُفر يلقيها في طست من الصفر مجوف، بوسطه ثقب يفضي إلى داخل الخزانة ، فيرنُّ ، ويقع النقر بقدر حساب الساعات الماضية من الليل . ويحاول الارقم نهش أحد الفرخين فيصفر له أبوه ، فعند ذلك يفتح باب من أبو اب الساعات الذاهبة فتبرز منه [دُمية] جارية صُوِّرت في أحسن صورة كأظرف ما أنت راء، وفي يدها اليمني رقعة مشتملة على أبيات من الشعر فيها اسم الساعة . فتضعها بين يدى السلطان بلطافة ، ويدها اليسرى على فمها ، كالمبايعة بالخلافة .

#### - 444 -

أما الابيات التي ترد في رقعة الجارية فهي ؛ إذا مضى من الليل ساعتان :

أَخليفةَ الرَّحْن والملك الذي تعنو لعز عُلاه أملاك البشر لله مجلسك الذي يحكى عُلا بك مالكي أفق السماء لمن نظر أو ما تُرى فيه النجوم زواهر وجه الخليفة بينهن هو القمر والليلُ منه ساعتان قد انقضت أتثني عليه ثنا الرياض على المطر لازال هذا الملك منصوراً بكم وبلغت مما ترنجى أسنَى الوطر

وفي مضي ثلات ساعات :

أَمُولاًى مان الملوك الألَى لهم في المعالى سَيُّ الرتب تولت ثلاث من الليل أبقت لك الفخرَ في تُجمها والعرب فَدُم حجة الله في أرضه تنال الذي شئته مِن أرب

### وفي مضي ست ساعات :

ما إن لهـا من نظائر إلى الماد نواضر

يا ماجداً وهو فرد تُخالهُ في عساكر ست من الليل ولت دامت لياليك حتى وفي مضي ثمان ساعات:

يا أكرم الخلق ذاتاً وأشرفَ الناس أسره

مرت ثمان وأبقت في القلب مني حسره فيهن كان شبابي أخا نعيم وتضره ولَّى بِمَا الدهر عنى أثرى لها بعدُ كرَّه ؟ فالله يبقيك مولًى أيطيل في السعد عمره

### وفی مضی عشر ساعات :

هذا الصباح الذي لاحت بشائره لله عشرٌ مرب الساعات باهرة مضين لاعر . قِلَّى منا والاملار كذا تمر ليبالي العمر راحلةً نُمْسَى وُنْصِبِحُ في لهو نُسَرُّ به جهلا وذلك يُدنينا من الآجل والعمر يمضي ولاندري فوا أسنَى عليـه إذ مر في الآثام والزال بالبت شعرى غداكيف الخلاص به ولم نقدم له شيئاً من العمل يارب عفوك عما قد جنته يدى فليس لى بجزاء الذنب من قِبَل يارب وانصر أمير المسلمين أبا حَثُمو الرِّضَى وأنله غاية الإمل وأبق في العز والتمكين مدته وأعل دولته الغرا على الدول

يا مالك الحير والحيل التي حكمت له بعــــز على الأيام مقتبل والليـل ودهنا توديع مرتحل عنا ونحن من الآمال في شغل

قلت . ولا يسمى إلا أن أقرر أن ماكتب في هـذه الرقاع من أبيات الشعر ، لا يعد من الشعر في شيء . وقد كان في غاية من الركاكة ، لكني اضطررت إلى إبراده إتماماً للبحث ، وإكمالا للوصف . ولولا هـذا السبب مارويته.

وفى أثناء هذه الساعات ، لايزال المُسمعون آخذون في إنشاد المدائح النبوية ، حتى إذا فرَغوا منها في آخر الليـل ، قدمت إليهم الاطعمة فتمد موائدها، ويتناول كل أحد منها ما تشتهيه نفسه، وتلذ عينه. والسلطان في خلال ذلك لايفارق مجلسه حتى يؤذن بصلاة الصبح.

وما من ليلة مولد مرت في أيامه إلا تبارى فيها الشعراء بنظم القصائد

فى مدح خير البرية ، يبتدئ بها المسمع فى أول الحفل فينشدها ، ثم تنشد القصيدة التى وقع عليها الاختيار من شعر الشعراء . وهكذا مضت ليالى المولد طوال أيام الدولة الزيانية .

## الإحتفال بالمولد بالمغرب الأقصى

أما فى المغرب الأقصى، فقد كان لسلاطينه، بالاحتفال بالمولد الشريف، همة عالية ، ومروءة واسعة . لاسيما فى عهد السلطان أبى العباس أحمد المنصور الذى تولى الملك فى أواخر القرن العاشر من الهجرة .

قال القشتالى ـ وكان وزيرا لهذا السلطان فى أوائل القرن الحادى عشر ـ :
كان ترتيب [السلطان أحمد] فى الاحتفال بالمولد النبوى ، إذا طلعت طلائع ربيع الاول ، صرف الرقاع إلى الفقراء ، أرباب الذكر على رسم الصوفية ، من المؤذنين النمّارين فى الاسحار بالاذان ، فيأتون من كل جهة ، ويحشرون إليه من سائر حواضر المغرب .

ثم يأمر الشماعين بتطريز الشموع وإنقان صنعها . فيتبارى فى ذلك مهرة الشماعين ، كما يتبارى النحل فى نسيج أشكالها لطفا وإدماجا . فيصوغون أنواعا من الشموع تحير الناظر ، ولا تزبل زهر رها النواضر . فإذا كان ليلة المولد النبوى ، تهيأ لحملها وزفاف كواعبها ، الحالون المحترفون لحمل خدور العرائس عند الزفاف ، فيتزينون فى أجمل شارة ، وأحسن منظر ، ويجتمع الناس من أطراف المدينة لرؤيتها . فيمكثون حتى يسكن حر الظهيرة وتجنح الشمس للفروب . فيخرجون بها على رؤسهم كالعذارى يرفلن فى حلل الحسن . وهى عدد كثير كالنخل . فيتسابق الناس لرؤيتها ، وتمتد الاعناق إلها ،

وتنبرج ذوات الحدور، وتتبهما الاطبال والابواق من المعازف والملاهى، حتى تستوى على منصات معدات لها بالإبوان الشريف. فتصطف هنالك. فإذا طلع الفجر خرج [السلطان] فصلى بالناس وقعد على أريكته، وعليه حلة البياض، شعار الدولة، وأعامه تلك الشموع المختلفة الألوان، من بيض كالدنى، وحمر جليت في ملابس أرجوانية، وخضر سندسية. واستحضر من أنواع المسك والمباخر، ما يدهش الجالس ويبهر الناظر.

ثم يدخل الناس أفواجا ، على طبقاتهم . فإذا إستقر بهريم الجلوس ، تقدم الواعظ فسرد جملة من فضائل النبي صلى الله عليه وسلم ، ومعجزاته ، وذكر مولده وإرضاعه وما وقع في ذلك باختصار . فإذا فرغ اندفع القوم في الأشعار المولَديات. فإذا فرغوا تقدم أهل الذكر المزمزمون بكلام الششترى وكلام غيره من الصوفية . ويتخلل ذلك نوبة الملشدين للبيتين . فإذا فرغوا من ذلك كله، قام الشعراء، فيتقدم قاضي الجماعة، بلبل مناس الجمع والاعباد: قاسم بن على الشاطبي. فينشد قصيدة يستفتحها بالنغزل والنسيب، ثم يتخلص لمدح النبي صلى الله عليه وسلم، ثم يختم بمدح المنصور والدعاء له ولولى عهده . ثم يتقدم الإمام المفتى أبو مالك عبد الواحد بن أحمد الشريف الفلالي ، فينشد قصيدته على ذلك المنوال . ثم يتلوه الوزير أبو الحسن على بن منصور الشياظمي . ثم يتلوه الكاتب أبو فارس عبد العزيز بن محمد بن إبراهيم القشتالي . ويليه الكاتب أبو عبد الله محمد بن على القشتالي، ويليه الأديب أبو عبد الله محمد بن على الهوزالي المعروف بالنابغة ، ويليه الفقيه الاديب أبو الحسن على بن أحمد المسنيوى . فإذا طُوى بساط القصائد، نُشرخِوان الاطعمة والموائد. فيبدأ بالاعيان، على مراتبهم . ثم يؤذن للناس فيد خلورن جملة فإذا انقضت أيام المولد الشريف، برزت صِلات الشعراء، على أقدارهم .

هكذا كان دأبه فى جميع الموالد . ولا يحصى ما يوزع فيه ، من أنواع الإحسان على الناس .

وذكر صاحب المسكية أنه حضر المولد الشريف فى بلاد المغرب بعد قفوله من بلاد النرك ، فقال :

استدى المنصور الناس لإيوانه السعيد، واستدخلهم لقصره البديع المحتوى على قباب عالية، وقد مهدت فيه فُرش الحرير، وصفت النمارة، وتدلت الاستار والكلل والجيمال المخوصة بالذهب، على كل قبة وحنية كل سرير. ودار على الحيطان حيطيات الحرير التي هي كأزهار الخائل، مارؤيت قط في عهد الأوائل. مرفوعة الجوانب على قواعد وأساطين من رخام بُحزع، مطلية الرؤس بالذهب الذائب، مفروش جلها بالمرمر الأبيض المخطط بالسواد. يتخلل ذلك ماء عذب. فيدخل الناس، على طبقاتهم، ويأخذ كل منهم مرتبته، من: قضاة، وعلماء، وصلحاء، ووزراء، وقواد، وكتاب، وأضياف، وأجناد. حتى ليخيل لكل واحد منهم أنه في جنة النعم، ويحلس السلطان في أفخر ملابسه، تعلوه الهيبة والوقار، وترمقه الاعين والابصار، بالتعظيم والإكبار، ويجلس من عادته الجلوس، ويقف على رأس السلطان الوصفاء، والعلوج، وعليهم الاقبية والمناطق المدورة، المشدودة المذهبة، والمحرة، والعلوج، عما يدهش الناظر، وركرت أمامه المشدودة المذهبة، والمحرة عما يدهش الناظر، وركرت أمامه

الشموع ، وأذن لعامة الناس من أصناف القبائل فدخلوا ، على أجناسها ، من الاجناد ، والطلبة ، وسكنت بعد حين الجلبة ـ وأتى بأنواع الطعام فى القصاع المالقية والبلنسية المذهبة ، والاوانى التركية والهندية . وأتى بالطسوس والاباريق ، وصب الماء على أيدى الناس ، ونصبت مباخر العنبر والعود ، وأبرزت صحائف الفضة والذهب ، وأغصان الريحان الغض ، فرش بها من ماء الورد والزهر ، ما يبتى منه الاثر ـ وتكلم المنشدون ، وأحسن إليم الأمير ـ ثم ختموا المجلس بالدعاء للسلطان .

قال : فإذا كان يوم السابع يكون ترتيب أبدع من الأول . وهذه كانت سيرته دائمـا .

### الاحتفال بالمولد في تونس

بحثت فى كثير من المراجع عما قد يكون لتونس ، من حظ فى شأن الاحتفال بالمولد النبوى الشريف ، وترجح لدى أنه لا بد أن تكون قد ساهمت فى هذا الامر بقسط حسن عير أنى لم أهتد إلى ذلك ، بعد الاستقصاء ، وبينا أنا بين الرجاء والأمل ، نبنى صديق المفضال الاستاذ حسن عبد الوهاب مفتش الآثار العربية إلى أنه يذكر أن شيئا من هذا وقع تحت نظره ، وأنه رجم أن يكون فى كتاب (المؤنس فى أخبار أفريقية وتونس) فرجمت إليه فإذا بمؤلفه الشيخ أبى عبد الله محمد بن أبى القاسم الرشعيني القيرواني المعروف بابن أبى دينار يقول :

ومن أعيادهم المشهورة، ومواسمهم المذكورة، ومساعيهم المشكورة،

تعظيمهم لليلة المولد الشريف. وذلك لأجل محبتهم لمن ولد فيه ، وهو سيد الكائنات، صلى الله عليه وسلم -

وأول من عنى بتعظيمه في البلاد المغربية وأظهر شعائر الولادة المحمدية: السلطان أبو عنان المربى ، شكر الله سعيه ، ثم اقتدى به بنو أبى حفص في الديار التونسية ، وأولهم أمير المؤمنين أبو فارس عبد العزيز . وكان في أول المائة الثامنة ، واحتفل بتشييد شعائر هذا اليوم المبارك ... واقتدى به بنو أبى حفص من بعده ، ولم تزل عادتهم مستمرة على تعظيمه ، [لاسيما] ليلة الثاني عشر من شهر ربيح الأول ، ويلشدون الاشعار في المكانب وربما الثاني عشر من شهر ربيح الأول ، ويلشدون الاشعار في المكانب وربما يحملون ديدوبانات ، وهي المعبر عنها بالاصطلبات ، وتقرأ فيها التخاميس، وتنشد الابيات الشعرية التي تضمنت مدائح خير البرية وتوقد القناديل، وتسرج الشموع ، و تكون هذه الليلة أشهر ليالي سنتهم ، وبصنعون الاطعمة وتسرج الشموع ، و تكون هذه الليلة أشهر ليالي سنتهم ، وبصنعون الاطعمة الفاخرة ، احتساباً لله ، وربما يجعلها بعضهم للباهاة والتفاخر ، ولكل

وتكون ليلة عظمى بدار نقيب الإشراف ، يحضرها الاجلة من الناس والقراء ، والفقهاء . ويقع فيها السماع والإناشيد بالمدائح النبوية وبهرع الناس إليها من أطراف البلد . وتكون عندهم من الليالي العُقم ، ولنقيب الإشراف عادة بأخذها من السلطنة ، من زيت وشمع ، وما يحتاج إليه . وهذه العادة جارية من زمن بني أبي شفص ، ودامت هذه الدولة عليها .

وأدركنا قبل اليوم بالزاويتين المشهورتين: القشاشية ، والبكرية ، عاسن جمة ، بحيث تدوم زينتها ١٥ يومًا ، لاتخليان من المدائح ، وتهرع الناس

#### - AAA ---

للتفرج والمبيت. وقد تلاشى الحال. وأما غيرهما فبحسب الإمكان والأوقات وهذا الشهر المبارك له حرمة عند أهل الحضرة (تونس) لتعظيمهم لهذا اليوم ...

**\*** \* \*

إلى هنا أمسك القبلم عن الاسترسال ، وأختتم القول بالحمد لله حمد الشاكرين، وأسأله العون على ما اعتزمته من تحرير كتاب (المواسم والاعياد) الذى سأجعله متمها لهذا البحث الطريف، إن شاء الله تعالى ، ومنه أستمد التوفيق وحسن الختام ،

الفاهرة في ٢٠ من شعبان سنة ١٣٦٧ ه و ٢٧ من يونيه سنة ١٩٤٨ م

### فهرسالكتاب

صفحة

٧ الفاتحة

. ﴿ كُلَّهُ فَي ذَكَّرَ يَ المُّولِدَالْنَبُويُ الشَّرِيفُ

١٧ عصر الإسلام الأول

١ ـ في عصر النبوة

١٨ ٣ ـ في عصر الدولة الأموية

١١ ٤ ـ في عصر الدولة العباسية

۲۱ ہے فی عهد ماوك بني ہو له

۲۲ ۲ ـ في ابتداع المولد النبوي

٢٤ عصر الدولة الفاطمية

١ ـ فىظهورهذه الدولةو ملابساته

ابتداع الفاطميين للمولد النبوى

٧٠ ٤ ــ التنويه ببعض مآثر الدولة الفاطمة.

٧٤ عصر الدولة الأبوبية

١ ـ في مجمّل أحوال هذه الدرلة

٧٦ - في صنيح الآيو بيين بالرسوم الفاطمية

٨٠ ٣ - في حف الات الملك المظفر بالمولد النبوي.

٨٥ ٤ - في مناقب الملك المظفر

٨٧ عصر دولة الماليك البحرية ر ـ محث شؤون هؤلاء المماليك

٣ ه ٧ ـ نظرة في الرق وقيمته

٨٨ ٣ ـ في بعض شأن المهاليكالبحرية

pp 3 - الماليك البحرية والمولد

١٠١ ٥ ـ في الأسرة القلاوونية

٦١،٢ - وفود سلطان أفريقية على مصر

٣ ـ في عصر الخلفاء الراشدين ١٠٥ عصر دولة الماليك الجراكسة ر ـ تعليل نسبتهم

٢ ـ وصف الماليك الجراكسة

١٠٨ ٣ ـ مؤسس درلة الماليك الج اكسة

١٠٩ المولد النبوى في عهد الجراكسة ١ ـ عهد الظاهر مرقوق

ع ع ب في حقيقة النسب الفاطمي ١١٠٠ ٧ ـ وفودملك العراق على مصر

۱۱۲ ۳ - شامار مصر ومراسمها في يغداد

ع ـ في عهد الناصر فرج بن يرقوق ١١٣ ٥ - في عهد الظاهر سيف الدين جتمق

١١٤ ٦ - في عهد الأشرف قايتاي ١١٥ ٧ - وصف السرادق الأشرفي ١١٧ ٨ - وصف الاحتفال باياة المولد ١٢٠ ٩ ـ وفود الأمير جم العثماني

١٠٢٠ م - في عهد الظاهر قانصوه الأشر في

١١ ١١٤ في عهد الأشرف قانصوه الغو ري

### - PTA -

اصفحة

فرفعحة

۱۲ ـ وصف الاحتفال بالمولد ۱۲۷ ۱۳ ـ وفود الامير كركود الشانى على مصر

۱۳۶ ۱۳ ــ احتفال السلطان الغورى بالمولد

١٣٦ إغارة السلطان سليم العثماني على مصر

۱۶۲ فترة طومان بای

۱۶۳ مقــارنة بين قمبيز المــادى (۱) وسلم العثماني

١٤٦ في عُصر الدّولة العثمانية نهاية السرادق الأشرقي

١٤٠ الاحتفال بالمولد في العهدالعثماني
 ١ في عهد السلطان سلم

. ٢ م ق عهد خير بك ٣ م من هو خير بك

١٥١ ٤ ـ الاحتفال بالمولد مدةنيا بته

١٥٤ ٥ ـ من العادات المصرية

١٥٥ فى عهد المهاليك البيكوات ثورة على بيك الـكبير

١٥٧ المولد في عهد الماليك المصرية

۱۵۷ بيت البكري والمولد

١٥٩ في مدة مراد بك

١٦٠ في عهد الحملة المرنسية

۱ ـ فنرة نابليون بمصر

١٦١ المولد النبوى أيام الحملة

١ ـ أيام نابليون

٧ ـ أيام كليبر ١٦٢ نهاية الحملة الفرنسية ١٦٤ المولد أثناء مخابرات الجلاء ١٦٥ تقرير الشيخ المسيرى إلى نابليون عن أحو ال مصر ١٦٨ ٤ - عود إلى المولد ٥ - وصف الازبكية قبل خرامها ١٧٠ عصر الدولة المحمدية العلوية ١ ـ من أعمال محمد على ومزاياه ۱۷۱ ۲ - محمد علی و اراهیم ٣ ـ ولاية محمد على على مصر ١٧٣ العناية بالمولد النبوي ع ـ المولد في عهد محمد على ۱۷۶ وصفالاحتفال بالمولدللدكتور لين الإنجلىزى ۱۷۷ مولد الشييخ العشماوي ۱۸۲ عود إلى المولد النبوى ١٨٣ وصف الدوسة ١٨٧ أكل الثعابين ۱۸۸ عود إلى المولد النبوى ١٩٠ ٥ - المولد في بيت البكري عهر في عهد الملك فؤاد ١٩٤ ١ - عنايته الكدري بالمولد

١٩٤ ٢ - اهتمام الحكومة بالمولد

١٩٥ ٣ ـ وزارة الأوقاف والمولد

١٩٦ عصر الملك فاروق

١٩٦ ١ ـ عهد الخير والبركة

(١) جاء بالاصل: قبيز المساوى. وهو تحريف

#### - PYA -

١٩٦ ٢ - وصف الاحتفال

هم فحمة

٢٠١ ٣- الحكومة والاحتفال بالمولد

٢٠١ ٤ ـ تزاور المحتفلين بالمولد

٢.٢ ٥ - المولد في سنة ١٣٦٥

٣٠٣ ٦ ـ في الأزهر الشريف

٧٠٠٣ عبد الرازق ب

٨٠٨ ٨ ـ وزارة الأوقاف والاحتفال

۹.۷ ۹ ـ المولد في سنة ۱۳۹۳

۲۱۰ وحدات الجيش

٢١٠ في سرادق الخاصة الملكية

٠١٠ نائب جلالة الملك

۲۱۱ عرض الجيش

٢١١ تلاوة القصة

١٠ ١٠ في المشهد المسيني

٣١٣ ١١ احتفال الجماعات والهيئات

٣١٣ في الاسكندرية

۱۲ ۲۱ ـ الاحتفال بالمولد في الاسكندرية

#### inia !

۱۲ ۲۱۶ ـ احتفال إدارة الأوقاف بالاسكندرية

٢١٥ الاحتفال بالمولد فى الاقاليم المصرية

٢١٩ الاحتفال بالمولد في المالك الإسلامية

٢١٩ في السلطنة العثمانية

٩١٨ ١- الأعياد الرسمية

. ۲۲ م ـ رسوم عيدي الفطرو الاضحى

٣٢١ ٣ ـ رسوم عيد أول السنة

۲۲۳ ٤ - رسوم عيدى الميلاد

والجلوس السلطاني

٧٢٢ ٥ - المواسم الرسمية

۲۲۶ ۳ ـ مواسم أخرى

٧٢٤ ٧ ـ الاحتفال بالمولد النبوى

في الآستانة

٢٢٥ في عهد السلطان عبد الحيد

۲۲۷ الاحتفال بالمولد في تلمسان

۲۳۱ الاحتفال بالمولد بالمغرب الأقصى ۲۳۶ الاحتفال بالمولد في تونس

| •  | جز ء     | 3191 | سيله     | فی        | طبرع | أعيان البيان                       |
|----|----------|------|----------|-----------|------|------------------------------------|
| þ  | מ        | 1977 | •        | D         | 3    | الشعراء الثلاثة                    |
| 5  | Ŋ        | 1987 | ď        | n         | D    | شرح على المفضليات                  |
| è  | D        | 1979 | D        | ø         | D    | شرح على المقابسات                  |
| ١  | ע        | 1941 | D        | D         | 'n   | أدب الجاحظ                         |
| ١  | D        | 1974 | D        | ď         | ď    | رسائل الجاحظ                       |
| 1. | ď        | 1989 | υ        | <b>))</b> | и    | شرح ديوان إمرىء القيس              |
| č  | <b>D</b> | 1424 | ))       | >         | ,    | أخبار المراقسة وأشعارهم            |
| 1  | ۵        | 145% | >        | В         | D    | أبوالعباس المرسى                   |
| ۴  | B        | 1981 | <b>»</b> | D         | a    | شرح على البيان والتبيين طبعة ثالثة |

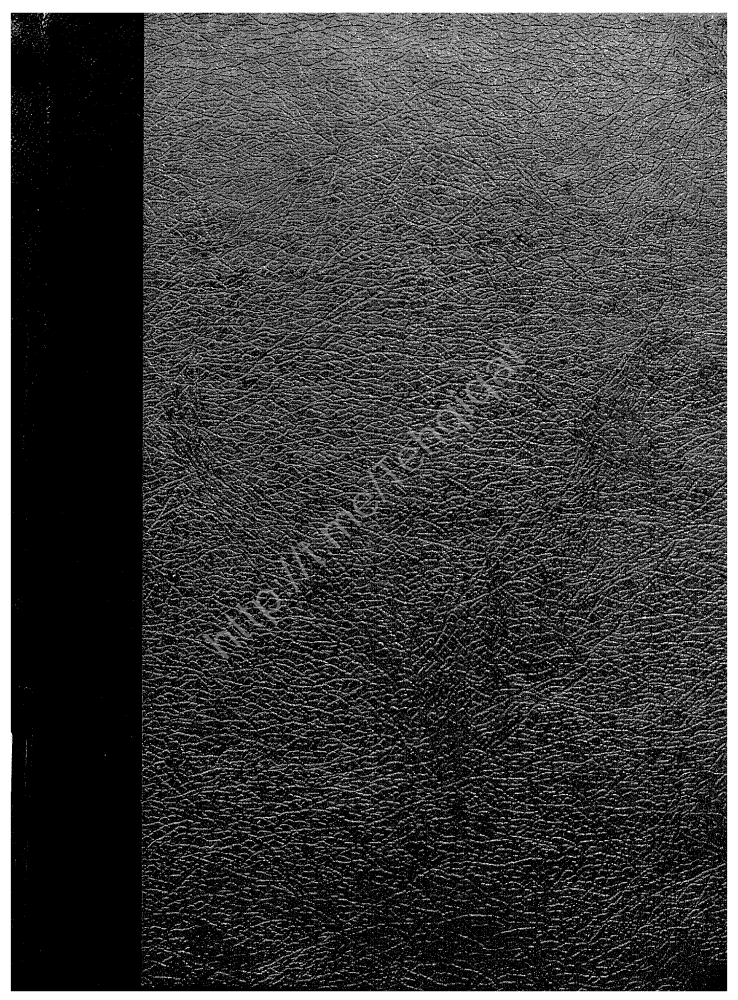
تحت الطبع كتاب المواسم والإعياد وسيصدر قريبا إن شاء الله

وجميع الحقوق فى هذه المؤلفات محفوظة للمؤلف

Hith Well Grain

Hith Well Grain

Hite III.



https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

To: www.al-mostafa.com

Hite III. Well and the second of the second